

#### श्री ओक की इतिहास पर खोजपूर्ण रचनाएं

भारत का द्वितीय संग्राम अर्थात् आज़ाद हिन्द फीज की कहानी भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें ताज महल मन्दिर भवन है भारत में मुस्लिम सुल्तान भाग - (2 खण्ड) हास्यास्पद अंग्रेज़ी भाषा कीन कहता है अकवर महान था? विश्व इतिहास के विलुप्त अध्याय ताजमहल तेजोमहालय शिव मन्दिर है आगरा का लाल किला हिन्दू भवन है दिल्ली का लाल किला लाल कोट है फतहपुर मीकरी हिन्दु नगर है लखनऊ के इमामबाई हिन्दू भवन हैं वेदिक विश्व राष्ट्र का इतिहास - (अखण्ड) क्या भारत का इतिहास भारत के शत्रुओं द्वारा लिखित है ? क्रिज्वियनिटी कृष्ण नीति है The Taj Mahal Is A Temple Palace World Vedic Heritage Some Blunders Of Indian Historical Research Some Missing Chapters Of World History Who Says Akbar Was Great Agra Red Fort Is A Hindu Building Christianity Is Chrisn-nity

# विश्व इतिहास के विलुप्त अध्याय

लेखक : पुरुषोत्तम नागेश ओक

हिन्दी साहित्य सदन नई दिल्ली - 05 © नेग्यकाधीन

| मृल्य      | 60.00                                          |
|------------|------------------------------------------------|
| पकाशक      | हिन्दी आहित्य अदन                              |
|            | 2 बी डी चिम्बर्स , 10/54 देश बन्धु गुप्ता गेड. |
|            | करोल बाग , नई दिल्ली-110005                    |
| email:     | indiabooks@rediffmail.com                      |
| फोन        | 23551344, 23553624                             |
| फेक्स      | 011-23553624                                   |
| मंद्रकृतम् | 2007                                           |
| मुद्रक     | संजीव आफसेट पिंटर्स, दिल्ली-51                 |
|            |                                                |

विश्व इतिहास के विजयन अध्याय

## अनुक्रम

| 9.    | भारतीय इतिहास की विडम्बना                          | ***    | 88   |  |
|-------|----------------------------------------------------|--------|------|--|
| ₹.    | भारत का इतिहास भारत के शतुओं द्वारा ही लि          | बा     | 9.7  |  |
|       | गया है                                             | 1000 E | 24   |  |
| ₹.    | इतिहास की परिभाषा और उसका अभिप्राय                 | ***    | 53   |  |
| 8.    | इतिहास-लेखकों ने किस प्रकार जनता को धोखा           |        |      |  |
|       | दिया है                                            |        | 35   |  |
| ٧.    | इतिहास का पुनलेंखन-क्यों और कैसे ?                 |        | 35   |  |
|       | भारतीय जीवन में मुस्लिम योगदान                     |        |      |  |
|       | पुरातत्त्वीय अभिलेख किस प्रकार बनावटी रूप में      |        | 88   |  |
| 10000 | प्रस्तुत किए गए हैं                                |        |      |  |
| =     | मध्यकालीन वास्तुकला हिन्दू है-मुस्लिम नहीं         |        | XX   |  |
|       |                                                    |        | £5   |  |
| c.    | आक्रमणकारी तैमूरलंग की स्वीकृति —पुरानी दिव        | ला     |      |  |
|       | की जामा मस्जिद हिन्दू मन्दिर है                    | ***    | 90   |  |
| 80.   | पुरानी दिल्ली की स्थापना पाण्डवों ने (न कि शाहजहाँ |        |      |  |
|       | ने) की थी                                          | 1222   | 99   |  |
| 88.   | दिल्ली का लालिकला हिन्दू लालकोट है                 | ***    | 53   |  |
|       | अकबर के तथाकथित विवाह स्पष्ट रूप में अपहर          | ण-     |      |  |
|       | काण्ड थे                                           |        | 23   |  |
| ₹3.   | प्रेमी और वास्तुकला विशारद                         | 1000   | 23   |  |
| 8     | हिन्द्राम गरिक                                     |        |      |  |
|       | इतिहास-गभित शब्द और वाक्प्रचार                     |        | 552  |  |
| ( X - | अनुसन्धान विधि-तन्त्र और इतिहास के विद्वानों       | का     |      |  |
|       | भद्दी भूलें                                        | (5.53) | \$44 |  |

| के अध्वत्व की परख कर                                                             | न क        |     |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|
| १६. प्राचीन हिन्दू साम्राज्य के अस्तित्व की परख कर                               | 3.85       | 630 |
| मापदण्ड                                                                          | ***        | 888 |
| १७. हिन्दू विश्व-साम्राज्य के अवशेष<br>१८. प्राचीन भौगोलिक विश्व-मानचित्र के सभी | नाम        |     |
| ं के जी में                                                                      |            | 840 |
| सस्कृत भाषा क हा प                                                               | व को       |     |
|                                                                                  | ***        | १५८ |
| स्वस्य रखा<br>२०. सम्पूर्ण प्रशान्त क्षेत्र हिन्दू-प्रदेश था                     | 10000      | 800 |
| २१. प्राचीन इंग्लैंड हिन्दू-देश था                                               | THE ME I   | 628 |
| २२. इंग्लैंड में प्राचीन नगर और मन्दिर                                           | ***        | 838 |
| २३. बैस्ट मिन्स्टर एवं भी एक शिव मन्दिर है                                       | 1000       | 308 |
| २४. अंग्रेजी संस्कृत भाषा की एक शाखा बोली है                                     | and the    | 588 |
| २४. प्राचीन इटली हिन्दू-देश और पोप हिन्दू-पुरोहित                                | या …       | २२४ |
| २६. अरेबिया, इराक और ईरान किसी समय हिन्दू-दे                                     | श थे · · · | 588 |
| २७. हिन्दुओं के सलाट चिह्न                                                       | 1000       | 585 |

### आमुख

इस पुस्तक का उद्देश्य विश्व को इतिहास के सम्बन्ध में आयी हुई शिथिलकारी तिन्द्रलावस्था से जागृत और सचेत कर यह बताना है कि सीखने और भूला देने के लिए अगाध भण्डार विद्यमान है।

विश्वभर में आज जो इतिहास पढ़ाया, प्रस्तुत किया जा रहा तथा अनुमान किया जा रहा है, उसमें अनेक आन्त धारणाएँ हैं, जिनमें से कुछ तो ऐसी हैं जिनके कारण विगत घटनाओं को बिल्कुल उलटे रूप में प्रस्तृत किया जा रहा है। इसका एक दृष्टान्त पश्चिमी विद्वानों द्वारा प्रचारित यह प्रचलित जन-विश्वास है कि आयं एक जाति है, और आयों ने भारत पर आक्रमण किया था तथा इस देश को ही अपना घर, निवासस्थान बना लिया था। ये दोनों ही, इतिहास सम्बन्धी आन्त, विपरीत धारणाएँ है। आयं कोई जाति नहीं, अपितु हिन्दू जीवन-पद्धति है, और आयं धमं को हिन्दुओं ने ही अखिल विश्व में फैलाया था, अर्थात् भारतीयों ने विश्व के विभिन्न भागों में निष्क्रमण किया था।

एक अन्य बड़ा भ्रमजाल उस मुस्लिम-वर्ग के सम्बन्ध में है जिसे सूफी वर्ग कहते हैं और जिनको अथक परिश्रम से महान् सन्त-रूप में प्रस्तुत किया जा रहा है। उनके जीवन की निकट से अतिसूक्ष्म और निष्पक्ष परीक्षा करने पर उनमें से अधिकांश लोग उस संदशनी का दूसरा भाग प्रतीत होंगे जो हिन्दू (भारतीय) सभ्यता का गला घोंटने में विदेशी मुस्लिम राज-सत्ता का साथ दे रहे थे।

अत्यन्त सावधानीपूर्वक प्रचारित तीसरा भ्रमजाल शेरशाह, फिरोज-शाह और अकबर जैसे भारत में दिदेशी शासकों की प्रकल्पित महानता के बारे में है। विचारों और कमों की दृष्टि से विदेशी होने का उनका तथ्य यह कहकर अत्यन्त सतकंतापूर्वक दवाया जा रहा है कि वे भारत में ही स्यायी रूप से निवास करने लगे थे। ऐसा कुतकं प्रस्तुत करते समय वे इस अनुभूति की भी उपेक्षा कर देते हैं कि यदि कोई अन्य देशीय दस्यु-दल स्वयं को किसी ग्राम में स्थायी रूप से निवास-योग्य बनाकर चहुँ ओर की निकट-वर्ती सीमाओं पर स्थित घरों को लूटने और महिलाओं का सतीत्व भंग करने में सफल हो जाए, तो क्या वह नागरिकता का हकदार हो जाता है ?

XAT.COM:

यह भी अज्ञात है कि चिरकालीन, विस्मृत विगतकाल में हिन्दू लोगों का अर्थात् आर्थों का एक विश्व-साम्राज्य था और उस समय विश्व संस्कृत भाषा बोलता था। यही कारण है कि विश्व के अधिकांश लोग स्वयं को आर्थ सम्बोधित करते हैं, और लैटिन व फ़ारसी जैसी संस्कृतनिष्ठ भाषाएँ बोलते हैं।

यूरोपीय और फ़ारसी व पश्तो जैसी अन्य भाषाओं को भारोपीय भाषाएँ कहूना शाब्दिक विरूपता, असंगति है। क्योंकि, यदि, भयंकर भूल करने वाले पश्चिमी विचारकों के अनुसार आयं लोग किसी वाह्य-स्थान से, भारत सहित, समस्त विश्व में फैल गए थे तो यूरोपीय भाषाओं और फारसी व पश्तो को आयं भाषाओं के नाम से सम्बोधित किया जाना चाहिए था न कि भारोपीय नाम से। चूंकि वे सब भाषाएँ संस्कृत-मूलक हैं, अतः उनका नाम-करण इण्डो-आयंन न होकर, भारतीय अथवा आयं अथवा संस्कृत भाषा होना चाहिये। इन तीनों नामों का एक ही अथं है।

इससे यह स्पष्ट है कि निराधार धारणाओं की अयुक्ति-युक्तता, स्पष्ट और विधि-सम्मत प्रकार से विचार करने वाले सभी मनुष्यों के समक्ष उजागर हो जाती है।

वर्तमान ऐतिहासिक धारणाओं में एक अन्य गम्भीर दोष मध्यकालीन ऐतिहासिक भवनों के मूलोद्गम के सम्बन्ध में है। कम-से-कम भारत में तो सभी मध्यकालीन मकबरे, मिं अदें, किले, स्तम्भ, पुल, नहरें, भवन और सड़कें मुस्लिम-पूर्व हिन्दू-मूलक की हैं, और फिर भी उनमें से प्रत्येक का निर्माण-श्रेय इस या उस विदेशी मुल्तान को दिया गया है। इस दोष ने हिन्दू शिल्पकला को जिहादी-कला का विश्वास दिलाकर वास्तुकला के विद्यार्थियों के दिमागों की सफाई करने का दोष भी उत्पन्न कर दिया है। इण्डो-आयंन शब्दावली के समान ही, इण्डो-सारसेनिक (भारतीय जिहादी) शाब्दावली भी अयुक्तियुक्त है। यहाँ भी 'सारसेनिक' प्रत्यय समाप्त कर दिया जाना चाहिये, और (भारतीय) भवनों को मात्र गृद्ध भारतीय, हिन्दू ऐतिहासिक भवन ही कहा जाना चाहिये। उन भवनों के मुस्लिम मूलोद्गम के बारे में भ्रान्ति का कारण यह है कि हिन्दू मन्दिरों और भवनों पर मक्बरे और मस्जिदों के रूप में मुस्लिमों का आधिपत्य रहा और वे इनका दुरुपयोग करते रहे हैं। यह बात 'ताजमहल एक हिन्दू राजभवन है', 'फतेहपुर सीकरी एक हिन्दू नगर है' और 'आगरे का लालकिला हिन्दू भवन है' तथा 'दिल्ली का लालकिला हिन्दू लालकोट है' जैसी मुप्रसिद्ध पुस्तकों में प्रमाणित की जा चुकी है। वर्तमान पुस्तक में हमने एक अध्याय सम्मिलत किया है जिसमें स्पष्ट प्रदिश्चत किया है कि आक्रमणकारी तैमूरलंग ने स्वयं ही स्वीकार किया है कि इस्लामी विजय और आधिपत्य के पूर्व पूरानी दिल्ली की तथाकथित जामा-मस्जिद एक हिन्दू मन्दिर थी।

ऐसी सब भयंकर भूलें अनेक कारणों से ही इतिहास में पक्की तौर पर जड़ें जमा बैठी हैं। ऐसा एक कारण सहज, प्राकृतिक रूप में विनाश है। समय की निर्वाध गति के साथ-साथ जिस प्रकार प्रत्येक आने वाली पीढी अपने प्रिपतामह के नाम को भूलने लगती है, उसी प्रकार प्राचीन इतिहास भी विस्मृत होता जाता है। इतिहास का सदोष हो जाने का अन्य कारण विदेशी आधिपत्य है; जैसे भारत पिछले हजार वर्ष तक आंग्ल-इस्लामी शासन का गुलाम रहा है। विदेशी शासक अपने अधीन प्रजा के इतिहास को जान-बूझकर तोड़ते-फोड़ते, विनष्ट, विकृत करते हैं। ऐसा क्यों और कब होता है, इस तथ्य का स्पष्टीकरण भी इस पुस्तक के एक अध्याय में दिया गया है। एक तीसरा कारण यह है कि गुलाम जनता के लिए, जो पहले ही ऋमिक रूप में निर्धन और घरों से निर्वासित कर दी गई होती है, शारीरिक दृष्टि से असम्भव और मनोवैज्ञानिक रूप से निर्थंक हो जाता है कि वह पूर्णतः लुट गई अपनी सम्पत्ति का कोई अभिलेख रख सके। इतिहास के विनाश अथवा उसकी विकृति के लिए उत्तरदायी बीया कारण तलवार और मशाल लिये बर्बर अरब-लोगों द्वारा ब्यापक नर-संहार और सम्मानित राष्ट्रों द्वारा युद्ध था। इन सब घटनाओं के कारण एक प्राचीन विश्व हिन्द्र-

XAT.COM

साम्राज्य और विश्व भाषा के रूप में संस्कृत के योगदान के चिल्ल नष्ट

इन सब कारणों से भारतीय और विश्व-इतिहास-ग्रन्थों में अनेक मिथ्या धमिल होते रहे हैं। बातें प्रविष्ट हो गई है, जिन्होंने ऐतिहासिक सत्य की जड़ें खोखली कर दी

है और इतिहास को सत्य से बहुत दूर ला पटका है। इस ग्रन्थ द्वारा में प्रचलित ऐतिहासिक धारणाओं के बहुत सारे दूरगामी दोषों को जनता के

सम्मुख प्रस्तुत कर रहा है।

पाठकों से निवेदन है कि वे इन दोषों को भलीभौति समझ लें। समभ लेने के पश्चात वे इन तथ्यों का प्रचार-प्रसार करें। भारत स्थित सारे ऐतिहासिक भवन इस्लाम-पूर्व भारतीय क्षत्रियों की सम्पत्ति हैं इस सत्य को सबंज्ञात कराना प्रत्येक व्यक्ति का कर्तव्य है। पुरातत्त्व विभाग द्वारा उन भवनों पर जो ऐतिहासिक सूचनापट लगाए गए हैं वे भ्रान्तिपूर्ण होने के कारण उन्हें बदलवा लेना जनता का कर्तव्य है। विद्यालयों में अध्यापकगण बांखें मुंदकर जो पुरानी भ्रान्तिपूर्ण धारणाएँ दोहरा रहे हैं उस परिपाटी को भी समाप्त करना आवश्यक है। इतना दोष-भरा इतिहास विना किसी रोक-टोक के सदियों से चल रहा है, इसका कारण यह है कि सामान्य जन इतिहास के प्रति लापरवाह हैं और अधिकारी व्यक्ति स्वार्थ और भय से ग्रस्त हैं। हम इस झूठे इतिहास को कितने दिन सहते रहेंगे, इसका विचार प्रत्येक पाठक करे।

एन-१२८, ग्रेटर कैलास-१, नयी दिल्ली-११००४८

पु॰ ना॰ स्रोक अध्यक्ष भारतीय इतिहास पुनर्लेखन संस्थान

### भारतीय इतिहास की विडम्बना

"ताजमहल मन्दिर भवन है" शीर्षक स्तब्धकारी पुस्तक डंके की चोट सिद्ध करती है कि अन्ततोगत्वा, ताजमहल पाँचवीं पीढ़ी वाले मुगल बादशाह ज्ञाहजहां की आत्मश्लाघापूणं संरचना न होकर एक अति प्राचीन हिन्द मन्दिर-राजभवन संकुल है जिसे मुमताज के मकवरे के ह्य में उपयोग हेत् वलात् छीन लिया गया था।

ताजमहल-सम्बन्धी मेरे शोधग्रन्थ के पश्चात् विकृत इतिहास के विभिन्न दोषों पर मैं और भी ग्रन्थ लिख चुका हैं। इन पुस्तकों को पढ़ने और मेरे अनेक भाषणों को सुनने के पश्चात् लोगों को ऐसा प्रतीत होने लगा है कि यदि व्यापक रूप में अध्ययन किया जा सके, तो ये उपलब्धियां और कार्य-पद्धति न केवल भारतीय, अपितु विश्व इतिहास के अध्ययन और अव-बोधन में भी कान्ति ला सकेंगी।

यह ठीक ही कहा गया है कि किसी नयी उपलब्धि का मूल्य एक नया सिद्धान्त स्थापित करने अथवा किसी पुरातन सिद्धान्त का खण्डन करने में उतना नहीं है जितना कि प्रचलित धारणा को युगों-प्राचीन घिसे-पिटे रास्ते से हटाकर नये मार्ग पर चला सकने में है। यथार्थ रूप में तो यही वह महान् कार्य है जिसको इतिहास के क्षेत्र में प्रोफ़ेसर ओक ने कर दिखाया है। उन्होंने ऐतिहासिक धारणा को शताब्यों के घिसे-पिटे मार्ग से पृथक कर दिया है।

किसी भी आक्रमण का सर्वप्रथम प्रहार इतिहास पर ही होता है। इस बात को हम अपने ही अनुभव से सत्यापित भी कर सकते हैं। इस समय हमारी सीमाओं का उल्लंधन पाकिस्तान और चीन द्वारा किया जा रहा है। हमारे देश की धरती पर आक्रमण करने से पूर्व ही उस भू-खण्ड पर अपना दावा सिद्ध करने के लिए शत झूठे नक्शे बनाता है। वह हमारी सीमाओं पर अपना दावा सिद्ध करने के लिए अगला काम यह करता है कि सीमाओं पर लगे स्तम्भों को गिरा देता है। हम इस प्रकार स्पष्ट रूप में देखते हैं कि आक्रमण करने के क्षण से अथवा आक्रमण की तैयारी करने के क्षण से भी पूर्व से ही शतु-देश आक्रमण के शिकार देश का इतिहास नष्ट करना प्रारम्भ कर देता है। हम, इन परिस्थितियों में भलीभांति अनुभव कर सकते हैं कि मुहम्मद बिन कासिम (सन् ७१२ ई०) से लेकर ब्रिटिश लोगों के बहिगंमन (सन् १६४७ ई०) तक निरन्तर आक्रमणों की १२०० वर्षीय दीर्घावधि में भारतीय इतिहास को कितनी अधिक श्वति पहुँचायी गयी होगी, कितना अधिक तोड़ा-मरोड़ा गया होगा।

दासता की एक हजार वर्ष से अधिक की इस अवधि में हमारे इतिहास को न केवल तोड़ा-मरोड़ा गया है, अपितु इसके अनेक अंशों को बिल्कुख गायब — विल्प्त कर दिया गया है। हमारे इतिहास के अनेक अध्याय विल्प्त हो चके हैं — विशेष रूप में वे अध्याय जो प्राचीन हिन्दुओं के विश्व-व्यापी साम्राज्य से और उनकी भाषा — संस्कृत के विश्वव्यापी प्रभुत्त्व से सम्बन्धित थे।

इतिहास के अति व्यापक तोड़-मरोड़ और विकृति के रूप में हम उन मध्ययुगीन भवनों का उल्लेख कर सकते हैं जिनको अकवर, हुमायूँ अथवा सफ़दरजंग के मकबरे कहा जाता है। यही बात अहमदाबाद और तुग़लका-बाद जैसी नगरियों की भी है। ये सभी मुस्लिम-पूर्व काल की हिन्दू कृतियाँ हैं, किन्तु दीय मुस्लिम-आधिपत्य की घड़ी में इनका निर्माण-श्रेय इस या उस मुलतान अथवा दरवारी अथवा भिष्तियों, कुम्हारों और भंगियों जैसे निम्न-स्तरीय व्यक्तियों को दे दिया गया। क्या यह विचार कर सकना कठिन है कि जिन्होंने अपने निरन्तर आक्रमणों से हिन्दुस्तान पर झुठे दावे किए, उन्होंने ही इस देश के भवनों और नगरों पर भी झुठे दावे प्रस्तुत कर दिए? भारतीय और विश्व-इतिहास की ऐसी विकृतियों और विल्पितयों के सम्बन्ध में विद्येषोल्लेख हम अगले अध्यायों में करेंगे।

चूंकि आक्रमण का पहला शिकार इतिहास ही होता है, इसलिए स्वाभाविक रूप में बुद्धिगम्य बात यही है कि किसी भी देश को स्वाधीनता- प्राप्त करने पर सर्वप्रथम कार्य अपने इतिहास का पुनलेंखन करना ही होना चाहिये। दुर्भाग्यवश, भारत में इतिहास-पुनलेंखन के सम्बन्ध में गम्भीरता-पूर्वक कोई सद्-प्रयत्न किए गये प्रतीत नहीं होते। तथ्य तो यह है कि 'धमं-निरपेक्षता' और प्रशासनिक अनिवायंता के नाम में भूतकाल की घटनाओं को सत्यता को कम करके दिखाने अथवा उसकी प्रखरता को कम करने के अनेक प्रयत्न किये गये हैं। इसे ऐतिहासिक अथवा राजनीतिक गल्य-कथा के रूप में तो अंगीकार किया जा सकता है, किन्तु 'इतिहास' के रूप में तो यह बिल्कुल मूल्यहीन, अयोग्य वस्तु है। इसी कारण हमें 'इतिहास' की परि-भाषा जानना आवश्यक हो जाता है।

83

संस्कृत भाषा का 'इतिहास' शब्द इस सम्बन्ध में अत्यधिक अयंपूणं है। 'इति' का अयं है 'ऐसा-ऐसा', 'हा' का अयं है 'निश्चयपूर्वक' और 'आस' का अयं है 'हुआ'। इस प्रकार, यह शब्द किसी देश के विगतकाल के तथ्यात्मक और तिथिकमानुसार यथायं विवरण का द्योतक है। इस परिभाषा के विपरीत तथापि, मध्यकालीन भारत में परम्परागत रूप में जो कुछ सिखाया गया है और सम्पूणं विश्व में आज भी सिखाया जा रहा है वह 'इतिहास' न होकर 'इतिहा-नास' अर्थात् 'इस-इस प्रकार की बात कभी नहीं हुई' है। इस प्रकार, अत्यन्त स्पष्ट है कि तथ्यात्मकता के स्थान पर तथ्य-विरोधी बातों के समान ही इतिहास-विरोधी सभी बातें हैं जो भारतीय इतिहास के रूप में सम्पूणं विश्व में प्रचारित-प्रसारित की जा रही हैं। इस प्रकार, यह न तो 'भारतीय' है और न ही 'इतिहास' है।

अतः भारतीय इतिहास की विडम्बना यह है कि भारत की गुलामी की अति दीर्घावधि में भारतीय इतिहास को बिल्कुल उलट-पुलट दिया गया है। यह परिणमनीय विवेकणून्यता न केवल हमारी नितान्त निभंयता का दुष्परिणाम है, अपितु ग्रीकों, अरबों, तुकों, ईरानियों, कजाकों, उजवेकों, मंगोलों, अबीसीनियनों, पुर्तगालियों, फांसीसियों और अंग्रेजों जैसे आक्रमण-कारियों और शबुओं द्वारा लिखित विवरणों पर आत्मघाती विश्वास जमाने का दण्ड भी है।

अन्य कोई भी आत्म-सम्मानी देश ऐसी किसी स्थिति को सहन नहीं करेगा जिसमें उसके बच्चों को उसी के देश के शतुओं और गुलाम बनाने वाले व्यक्तियों द्वारा लिखित इतिहास के ग्रन्थों, अध्यायों ग्रीर प्रसंगों को हृदय से स्मरण करना पड़े और उन्हों को उद्धृत करना पड़े। दुर्भाग्यवण हम भारत में वही भारतीय इतिहास पढ़ाते हैं और उसी की अनुमित दे बैठे हैं जो सब प्रकार से हमारे णतुओं द्वारा ही लिखा गया है। यह दुष्कर्म पाप कम विश्व के अन्य किसी भी भाग में नहीं किया जाता। उदाहरण के लिए इजरायल देण इजरायल का ऐसा कोई भी इतिहास नहीं पढ़ाएगा जो अरबों द्वारा लिखा गया हो, किन्तु हम भारतीय लोग अरबों द्वारा लिखत भारतीय इतिहास पढ़ाते हैं और वह भी अत्यन्त गौरव से। यही तो भारतीय इतिहास की घोर विडम्बना है।

इसका परिणाम यह है कि उस इतिहास को पढ़कर स्नातक बनने वाले हमारे प्रशासक अरब-पक्षपाती और ईरान-पक्षपाती नीति का अनुसरण करते हैं यद्यपि यही लोग आधुनिक विश्व में सर्वाधिक द्वेषी, दुवंल, पिछड़े, विश्वासघाती, धर्मान्ध और महत्त्वहीन समुदाय हैं।

इस प्रकार अविकृत, विगुद्ध, अमिश्रित और आधिकारिक इतिहास के नेखन और शिक्षण का विशेष महत्त्व स्पष्ट हो जाता है क्योंकि विश्व के समस्त कार्य-कलापों पर किसी भी राष्ट्र का और उस राष्ट्र के नागरिकों का दृष्टिकोण इस बात पर निर्भर करता है कि उन्होंने अपना इतिहास किस प्रकार पढ़ा है — सीखा है। अतः, हमारा अगला अध्याय इस कटु-सत्य पर प्रकाश डालेगा कि विदेशी, शत्रु के तिथिवृत्त-लेखकों ने भारतीय इतिहास का कितना अधिक सर्वनाश किया है।

#### : ? :

# भारत का इतिहास भारत के शतुओं द्वारा ही लिखा गया है

यदि इतिहास की परिभाषा भूतकाल के तथ्यात्मक और तिथिकमागत यथार्थं घटना-विवरणों का लेखा-जोखा हो, तो भारतीय इतिहास अद्धं-सत्यों, मनमौजी काल्पनिक धारणाओं और नितान्त मन-गढ़न्त झूठों का अव-मिश्रण है। यह इन परिस्थितियों में अवश्यंभावी ही या क्योंकि मुहम्मद-विन-कासिम के सन् ७१२ ई० के आक्रमण से प्रारम्भ कर सन् १६४७ ई० तक भारत, १२३५ वर्षों तक विदेशी गुलामी में जकड़ा रहा है।

अतिक्रमण का सर्वप्रथम शिकार इतिहास ही होता है। इस बात को अपने समकालीन अनुभव से भी परखा जा सकता है। कश्मीर से कच्छ तक और अक्षयचिद्ध से असम तक भारत की सीमाओं का उल्लंघन पाकिस्तान और चीन द्वारा किया जाता रहा है। अतिक्रमण की घड़ी से अथवा उससे भी पूर्व तैयारी के रूप में ही सीमा के खम्भों को गिराकर और झूठे नक्शे बनाकर शिकार-देश के इतिहास को तोड़ना-मरोड़ना व विनष्ट करना प्रारम्भ कर देता है। वैराशिक सिद्धान्त को लागू करने पर हम स्वयं से प्रशन करें कि यदि अस्थायी अतिक्रमण से भी इतिहास को इतनी हानि पहुँच सकती है, तो हम अनुमान लगाएँ कि १२३५ वर्षों में भारतीय इतिहास को कितना अधिक धक्का लगा होगा ? स्पष्टतः उत्तर यह है कि भारतीय इतिहास का तोड़ा-मरोड़ा जाना और विनाश सीमातीत रूप में भयाबह है। गणितीय निष्कर्ष सिद्धान्त से हमें ज्ञात होता है कि यह जन-विश्वास सही है कि प्रचलित ऐतिहासिक ग्रन्थ घोरतम रूप में सदोष और अपूर्ण है।

उपर्युक्त निष्कर्ष का एक उप-सिद्धान्त यह होगा कि एक देश किसी विदेशी-शासन के अधीन जितनी अधिक लम्बी अवधि तक रहेगा, उस पराधीन देश का इतिहास भी उतनी ही अधिक माता में क्षतिग्रस्त हो जायेगा। अतः, स्वाधीनता-प्राप्ति के तुरन्त बाद इतिहास-पुनर्लेखन को आधिक-संरचना से भी अधिक प्राथमिकता मिलनी चाहिये क्योंकि गलत आधिक-संरचना से भी अधिक प्राथमिकता मिलनी चाहिये क्योंकि गलत निर्णय इतिहास पर पले-पोसे कर्मचारी प्रत्येक पग पर लड़खड़ाने और गलत निर्णय करने लगते हैं। उनकी सम्पूर्ण विचारधारा ही अस्पष्ट और पथ-भ्रष्ट होती है। किसी सम्पूर्ण समाज को सदोय इतिहास की मादक घूंट पिलाने का सत्यनाशी कुफल प्रज्ञावान व्यक्तियों द्वारा जीवन के प्रत्येक क्षेत्र में देखा जा सकता है। उदाहरण के लिए, विदेशी सम्बन्धों में देखा गया है कि तुटिमय इतिहास से विपरीत बुद्धि व्यक्ति यदि किसी स्वतन्त्र राष्ट्र के भाग्य का निर्णय—नेतृत्व करते हैं तो वे रवात से रियाद तक उन्हों के जूतों को चाटने की बृत्ति रखते हैं जो उनको ठुकराते हैं क्योंकि उनको घोर 'मुस्लिम सहायता' में विश्वास करना, घुट्टी की तरह, सिखाया गया है।

विदेशी शासन के अन्तगंत इतिहास न केवल तोड़ा-मरोड़ा जाता है, अपितु दिशा-परिवर्तित भी हो जाता है। कई बार, इतिहास में इतना उलट-फेर कर दिया जाता है कि प्रत्येक प्रस्तुत व्यवहार-वचन का, प्रत्यक्ष कही हुई बात का प्रायः उलटा भाव ही सत्य होता है।

भारतीय जीवन और संस्कृति में इस 'मुस्लिम सहायता' — मुस्लिम योगदान — का प्रकृत लो। अबीसीनिया से अफ़गानिस्तान तक के अधिक्षित, निरक्षर बबंरों द्वारा, हजार वर्ष में किये गये बलात्कार और लूट-पाट, आतंक और यातनाएँ क्या 'योगदान' हैं ? अथवा 'वैर-साधन' है ? ऐसे भयानक योगदान से छुटकारा प्राप्त करने के लिए भारत को जो भी कीमत चुकानी पढ़े, चुकाएगा। हमें ऐसे योगदान की कोई आवश्यकता नहीं, अपितु हम उसे समाप्त करना चाहते हैं।

आइए, हम प्राय: सिद्धान्त के रूप में ही प्रस्तुत किए जाने वाले एक अन्य प्रमन पर भी विचार करें कि क्या भारतीय इतिहास का कोई मुस्लिम दृष्टिकोण हो सकता है अथवा होना चाहिये? हिन्दुस्तान के इतिहास का मुस्लिम दृष्टिकोण न तो कोई हो सकता है और न ही कोई होना चाहिये। भारतीय इतिहास के मुस्लिम दृष्टिकोण की चर्चा करना उतना ही ब्यथं, बेहदा है जितना कोसिंगिन विरचित संयुक्त राज्य का इतिहास अमेरिका में पढ़ाना, हिटलर द्वारा लिखित इंग्लंड के इतिहास को ग्रेट ब्रिटेन में निर्धारित करना और जर्मन लोगों को स्टालिन की लिखी हुई जर्मनी के इतिहास की पुस्तक पढ़ाना। यदि चिकित्सक श्री बृक को श्री मेमना जी प्लास्टिक-चिकित्सा करने के लिए सौंप दिये जाएँ, तो क्या वे परवर्ती की शरीर-रचना कनखियों से मात्र इसलिए नहीं देखेंगे कि कब इनको जल्दी-जल्दी निगल लिया जाय!

मैं यहाँ पर इस्लाम अथवा किसी मुस्लिम की बात न करके इतिहास के प्रति मुस्लिम दृष्टिकोण की चर्चा कर रहा हूँ। दृष्टान्त के रूप में, मैं कहूँगा कि भारत (हिन्दुस्थान) का इतिहास लिखने के लिए ऑग्ल-मुस्लिम छाप व झुकाव वाले भ्रामक भारतीय विद्या भवन छाप के अन्तगंत लिखने वाले किसी सरकार अथवा मजूमदार की अपेक्षा, मैं कलकत्ता के डॉक्टर जीलानी जैसे अरव-मुस्लिम को अधिक सक्षम मानकर विश्वास करूँगा।

इतिहास विदेशी शासन की दीर्घाविध में तोड़-मरोड़ दिया जाता है क्योंकि देशवासियों के मुंह बन्द रखे जाते हैं और वे गूँगे हो जाते हैं, तथा विदेशी शासक अपनी अधीनस्य जनता पर मनगढ़न्त इतिहास योप देते हैं। फिर, सम्पूर्ण प्रशासनिक एवं शैक्षिक तन्त्र-व्यवस्था उस विरूपित इतिहास के माध्यम से परतन्त्र समाज का मानस दिग्ध्रमित करने में लगा दी जाती है। विद्यालयों, महाविद्यालयों अथवा प्रतिस्पर्धात्मक नियुक्ति परीक्षाओं के प्रश्न-पत्न इस तथ्य का विशिष्ट उदाहरण प्रस्तुत करने हैं। प्रश्न, प्राय:, अधिकांश रूप में सिर्फ़ किसी शेरशाह, फिरोजशाह, अकबर, औरंगजेब, क्लाइव, बैंटिन्क अथवा वारेन हेस्टिग्ज से ही सम्बन्धित होते हैं। जिस देश में हजारों वर्षों से करोड़ों हिन्दू निवास करते हों, वहाँ प्राय: सभी इतिहास-प्रथनों का माल विदेशियों से ही सम्बन्धित रहना वीभत्स रूप में हुदय दहलाने वाली बात है। ऐसी बात अन्यत मुनी नहीं जाती। इससे भी अधिक दुःखदायी घटना यह है कि यह शैक्षिक बुद्धि-विपरीतता आज भी चल रही है यद्यपि हमें स्वाधीन हुए चौथा दशक चल रहा है। इस मनोपृत्ति ने हमारे प्रणासकों के दिमागों को भी ग्रसित और अपंग कर दिया है—यह इसी तब्य से प्रत्यक्ष है कि वे इस देश को हिन्दुस्थान और उसके परम्परागत भगवा ध्वज को देश का राष्ट्र-ध्वज सरकारी रूप से घोषित करने में कॅपकॅपी

अनुभव करने लगते हैं। यह सब प्रदर्शित करता है कि हमारे ऐतिहासिक अहम् की गर्दन में विदेशी आधिपत्य का कितना भारी पत्थर चारों ओर

सरका हुआ है !

भारतीय परीक्षकों को मुख्य रूप से राणा प्रताप और शिवाजी के बारे में, मराठा-शक्ति व सिक्खों तथा राजस्थान और नेपाल के अनेक शासकों के उदय के बारे में ही प्रश्न पूछने चाहिये। मुस्लिम शासकों के सम्बन्ध में, बड़ी ईमानदारी से, प्रत्येक द्वारा किए गए अत्याचारों, जनता को दिये गये अर्थ-दण्ड-प्रकारों, और धर्म-परिवर्तन के लिए उपयुक्त भीषण यातनाओं व आतंकों के बारे में ही प्रश्न पूछे जाने चाहिये। क्योंकि, यही वह बात है जो उनमें से प्रत्येक ने, चाहे वे आदिलशाह या कुतुवशाह हों, बहमनी, गुजराती मुलतान या दिल्ली के मुगल शासक हों, की है। किन्तु ऐसा कुछ न करके, उनके कुकमों को इस प्रकार प्रस्तुत किया गया है मानो गुलाब के फूल हिन्दुस्थान को अत्यन्त उदारतापूर्वक भेंट किये गये हों।

विदेशी मुस्लिमों द्वारा पिछले हजार वर्षों तक ऐसा विकृत इतिहास
प्रचारित-प्रसारित किया जाना सहज, स्वाभाविक ही था। ब्रिटिश शासन
के सौ वर्षों में ऐसे विकृत इतिहास का जारी रखना भी समझा जा सकता
है क्योंकि अनिच्छुक तीसरे पक्ष के रूप में उनमें वह अन्तर्भावना, प्रेरणा
विद्यमान नहीं थी जिससे प्रचलित इतिहास का प्रस्तुतीकरणअथवा प्रशिक्षण
वहुत अधिक मात्रा में बदला जाता। क्योंकि वे भी विदेशी थे, इसलिए
उन्होंने भी विकृति और तोड़-मरोड़ में अपना दमड़ी भर योगदान कर
दिया। इस प्रकार, एक के बाद एक, दो विदेशी शासनों के अधीन होने पर,
हिन्दुस्थान ने अपनी ऐतिहासिक दृष्टि को एक तो मुस्लिम-मोतियाबिन्द
से और दूसरे ब्रिटिश भेगेपन से दूषित कर लिया है। इन दोनों का घोर
शक्योपचार करने से ही हिन्दुस्थान का इतिहासरूपी नेत्र सामान्य दृष्टि,
ज्योति को प्राप्त कर पायेगा।

पूर्ण निष्यक्षता से कहा जा सकता है कि ब्रिटिश लोग काफी सभ्य थे। उनकी शासन-प्रणाली में बलात् शील-भंग और लूटपाट को कभी नहीं अपनाया गया। इतिहास को उन्होंने योड़ा-बहुत माल राजनीतिक आवश्यकता-वश उस्टा-पुल्टा हो सकता है, किन्तु कभी भी कट्टरता और आन्तरिक, अन्धाधुन्ध धार्मिक वैमनस्य के कारण नहीं। अन्वेषकों के रूप में, उन्होंने
मुस्लिम तिथिवृत्तों में तोड़-मरोड़ और विसंगतियों को लोज निकालने का
ईमानदारी से यत्न किया। अफगानों, अरबों, ईरानियों, कजकों, उजवेकों,
तुकों और अवीसीनियनों द्वारा लिखित उन हजारों तिथिवृत्तों का पर्याप्त
निष्पक्ष विवेचन का उदाहरण स्वर्गीय सर एच० एम० इल्लियट के अष्टखण्डीय अध्ययन में मिलता है। इसके प्राक्कथन में उन्होंने ठीक ही पर्यवेक्षण
किया है कि भारत में मुस्लिम-युग का इतिहास "एक निलंज्ज और जानबूझकर किया हुआ धोखा है।"

किन्तु महान् सूक्ष्म दृष्टि के होते हुए भी सर एच० एम० इल्लियट एक घोर चक करने के दोषी हैं। वह कदाचित् अवश्यम्भावी या क्योंकि उनका मस्तिष्क व हृदय विदेशी ही थे। उन्होंने अपने अष्ट-खण्डीय अध्ययन का शीषंक रखा है-'भारत के अपने ही इतिहास-लेखक द्वारा लिखित भारत का इतिहास। वह बड़ी भारी चूक है क्योंकि किसी भी प्रकार विचार करने पर शम्से-शीराज अफ़ीफ़, बदायूनी, खफ़ीखान, फ़रिश्ता, अबुल फ़जल, बाबर, जहाँगीर, गुलबदन बेगम और तैमूरलंग जैसे लेखकों को भारतीय नहीं कहा जा सकता। वे प्रत्येक प्रकार से न केवल विदेशी थे, अपितु उनके हृदय में हिन्दुस्थान व हिन्दुत्व के प्रति घोर घृणा थी। इन लेखकों ने स्वयं को कभी भारतीय माना ही नहीं। वे तो सदैव अरव, अफ़गान, तुर्क, फारसी या अबीसीनियन कहलाने में गर्व अनुभव करते थे। इतना ही नहीं, वे हिन्दुस्थान के लोगों को सदैव 'चोर, लुटेरे, डाकू, बदमाश, काफ़िर, गुलाम, पाजी, कुत्ता, रंडी, और नाचने वाली के भट्टे नामों से ही सम्बोधित करते रहे। अभी कुछ समय पूर्व जब पाकिस्तान के भुट्टों ने भारतीयों को 'कुत्ता' कहकर पुकारा था, तब उसने माल वही णब्दावली दोहरायी थी जो उसे हिन्दुस्थान के मुस्लिम तिथिवृत्तों में प्रत्येक स्थान पर लिखी हुई मिली थी। अतः, वास्तव में तो उन तिथिवृत्तों को 'भारत के अपने ही इतिहास-लेखकों द्वारा लिखित भारत का इतिहास' न मानकर 'भारत के कट्टर शतुओं द्वारा लिखित भारत का इतिहास' ही मानना चाहिये। प्रसंगवण, यही बात ब्रिटिश दिष्टकोण से लिखी गई इतिहास-पुस्तकों पर भी प्रयोज्य है, यद्यपि अधिक सभ्य होने के कारण वे इतनी बुरी

अथवा झूठी नहीं हैं। किन्तु यदि हम ब्रिटिश अवधि के सम्बन्ध में पूछे गये प्रश्नों को स्मरण करें तो स्पष्ट दृष्टिगोचर होगा कि परीक्षाओं के प्रश्न-पत्नों में इस बैटिक के सुधारों अथवा उस कानंवालिस की जीतों के लिए ही चर्चा की होती है। वे आसानी से वारेन हेस्टिग्स के अत्याचारों को अथवा क्लाइव की विक्वासघाती घटनाओं को कम कर देते हैं।

किन्तु स्पष्ट है कि मुस्लिम तिथिवृत्तों द्वारा पहुँचायी गयी क्षिति अधिका-धिक होती जा रही है क्योंकि यह हजार वर्षों में की गई थी और क्योंकि हिन्दुस्थान इस्लामी कलमबन्ध से अभी भी बोझिल चला आ रहा है। जिस लेखन-जैली पर मुस्लिम-दिमाग पुष्ट और हिन्दू-मानस अपंग और निरादरित हुआ है, इसका उदाहरण किसी भी मध्यकालीन तिथिवृत्त से प्रस्तुत किया जा सकता है। बदायूनी ने पर्यवेक्षण किया है—"हिजरी सन् १६० में, राजा टोडरमल और राजा भगवानदास, जो पीछे लाहौर में ही रह गये थे, जल्दों से नरकावास और यन्त्रणाघर पहुँच गये (अर्थात् मर गये), तथा सबसे निचले गड्ढे में जाकर सांपों और विच्छुओं का भोजन हो गये। अल्लाह उन दोनों को खूब चोट पहुँचाए।" (मृंतखावृत तवारीख़) के अग्रेजी अनुवाद, पृष्ठ ३०३, खंड II के आधार पर)।

संक्षेप के कारण, अब मैं भारतीय इतिहास के कुछ विशिष्ट विपर्यास प्रस्तुत करूँगा। मुस्लिम शासक, निरपवाद रूप में, यद्यपि कूर-सम्भोगी रहे हैं, तथापि उनको न्यायप्रिय, दयाल, ज्ञान-संरक्षक आदि के रूप में चित्रित किया गया है। इस तथ्य की भलीभांति परख, "कौन कहता है अकवर महान् था?"—शीर्षक पुस्तक से की जा सकती है। मुस्लिम शासकों ने किसी भवन, किले, पुल, मकान, नहर, मकवरे अथवा मस्जिद को नहीं बनवाया। वे सब हिन्दू-संरचनाएँ है। "ताजमहल हिन्दू राजमहल है", "आगरे का लालकिला हिन्दू भवन है", तथा "फतहपुर सीकरी हिन्दू नगरी" शीर्षक जैसी पुस्तकों में यह तथ्य सिद्ध किया जा रहा है। किसी भवन को बनाना तो दूर, मुस्लिमों ने हिन्दू भवनों को विनष्ट किया और क्षति पहुँचायी। अतः मध्यकालीन ऐतिहासिक भवनों के दर्शनाधियों को एक मार्गदर्शक सिद्धान्त स्मरण रखना चाहिये कि समस्त संरचना हिन्दू है, और विध्वंस मुस्लिम। यदि इन तथाकथित मुक्ती 'सन्तों' की जीवनियों की

सूक्ष्म-मीमांसा की जाये, तो ज्ञात होगा कि भारतीय जीवन और संस्कृति का गला घोंटने के लिए वे शासक विदेशी इस्लामी धर्मोन्मादी जनता के साथ संसी का काम कर रहे थे। देखिये, सलीम चित्रती के बारे में बदायुनी क्या लिखता है (बदायूनी की तवारीख़-खण्ड II, पृष्ठ ११३)- "परम पूनीत शेख ने बादशाह (अकबर) को अपने सभी निजी भागों में प्रवेश की अनुमति दे दी थी, और उसके पुत्रों व भतीजों ने चाहे कितना ही कहा कि 'हमारी पत्नियाँ हमसे विमुख, पृथक् होती जा रही हैं,' शेख का उत्तर यही था कि 'संसार में औरतों की कमी नहीं है। चूंकि मैंने तुम लोगों को अमीर बनाया है, अन्य पत्नियाँ कर लो, क्या फर्क पड़ता है' ?" मनसरेंट कहता है कि, "शेख मुसलमानों की सभी दुष्टताओं और अशोभनीय दुराचरण से कलंकित था।" यह सम्पूर्ण साक्ष्य उच्छुंखल मुस्लिम साम्प्रदायिकता की हजार-वर्षीय अवधि में सावधानीपूर्वक दवाकर, छुपाया गया है। (शाहजहाँ जैसे के) स्वर्ण युगों के कथनाग्रह और शान्तिप्रिय शासनों की कहानियाँ सफ़ेद झूठ हैं। शाहजहाँ का मात्र २१ वर्षीय शासनकाल ४८ युद्ध-अभि-यानों से भरा पड़ा था; उसने सभी हिन्दू मन्दिर ध्वस्त किये, अपने सभी प्रतिद्वन्द्वियों को कत्ल किला, और एक भी भवन का निर्माण नहीं किया। क्या ऐसा शासन स्वर्णिम होता है ? फ़िरोजाबाद, तुग़लकाबाद, अहमदाबाद और हैदराबाद जैसे नगरों का निर्माण-श्रेय इस या उस सुलतान को दे दिया गया है, यद्यपि वे प्राचीन हिन्दू नगर ही हैं। उनका निर्माण-श्रेय फिरोजनाह अथवा अहमदशाह को देने का अर्थ यह है कि अल्लाहाबाद की स्थापना तो स्वयं अल्लाह ने ही की होगी। हजार वर्षों तक अधीनस्य हिन्दुस्थान पर मुस्लिम साम्प्रदायिकता की पचण्डता ने सभी साक्यों को विनष्ट अथवा दबा दिया है, और सच्चे इतिहास के स्थान पर झूठे, जाली वर्णन प्रस्तुत कर दिये हैं। अनेक बार झुठे भवन-निर्माण के दावे प्रस्तुत करने के ऊल-जन्त, मनघढ़न्त कहानियाँ पेश कर दी जाती हैं; यथा सिकन्दर लोधी को एक मोठ का दाना मिला - उसने वजीर को दिया कि मस्जिद बना लो। इस-लिए मस्जिद मोठ नाम पड़ गया-आदि। विश्व का इतिहास-समाज ऐसी परले दर्जे की बेहदगी को विशव इतिहास के रूप में स्वीकार करे-इसी तथ्य से विश्व-इतिहास के मानस को हुई घोर क्षति का अनुमान

मगाया जा सकता है। भारत सामध्येवान राष्ट्र तभी वन सकता है जब विगत १२३४ वर्षों के साम्प्रदायिक—हेरफेर को इतिहास से बाहर निकाल फैंके। यह तभी सम्भव होगा जब हिन्दुत्व अपनी ही भूमि में अपनी प्रभुसत्ता प्रदक्षित करने का निष्चय करेगा। 'हिन्दू साम्प्रदायिकता' शब्द विदेशी मुस्सिम शासन-काल में घड़ा गया था और विदेशी ब्रिटिश शासनकाल में इसे और भी पक्का कर दिया गया था। हिन्दुस्थान में मुस्लिम, ईसाई अथवा अन्य कोई साम्प्रदायिकता हो सकती है, जबिक हिन्दुत्व तो राष्ट्रवाद के अतिरिक्त अन्य कुछ है ही नहीं। इस तथ्य को जितनी जल्दी समझा और व्यवहार में लाया जायेगा, भारतीण इतिहास पर उपयुक्त राष्ट्रीय एवं अन्तर्राष्ट्रीय ध्यान आकर्षित करने के लिए उतना ही श्रेयस्कर होगा।

#### THE RESERVE THE RE

#### इतिहास की परिभाषा और उसका अभिप्राय

किसी भी विषय का अध्ययन करने से पूर्व, श्रेयस्कर कार्य यही है कि उस विषय की परिभाषा और उसका अभिप्राय पाठक के समक्ष पूर्णतया स्पष्ट हो।

यदि व्यक्ति अध्ययन-गत विषय की परिभाषा के सम्बन्ध में सुंस्पष्ट विचार नहीं रखता है, तो सम्भावना है कि वह असंगत, निरयंक बातों से ही इधर-उधर भटक जाए। यदि व्यक्ति विषय-विशेष के अभिप्राय के सम्बन्ध में स्पष्ट विचार नहीं रखता हो, तो सम्भावना है कि व्यक्ति या तो उस विषय के किसी अंश या भाग तक ही सीमित रहेगा अथवा उस विषय की उचित सीमाओं का भी उल्लंघन कर जाएगा। दोनों ही स्थितियों में, ऐसा व्यक्ति अपने विषय के साथ पूर्ण न्याय नहीं कर पाएगा।

अतएव, आइए, हम सबंप्रधम यह परिभाषा करें कि इतिहास क्या है।
पिश्वमी भाषाओं में (इतिहास का पर्यायवाची) 'हिस्ट्री' अब्द ग्रीक भाषा
के 'हिस्टोरिया' अब्द से ब्युत्पन्न है जिसका अयं 'जांच-पड़ताल' है। यह
प्रत्यक्षतः अतिभ्रामक धातु है क्योंकि ज्ञान की प्रत्येक शासा के लिए ही यह
'जांच-पड़ताल' सामान्य बात है। तथ्य तो यह है कि जबसे किसी भी शिषु
का जन्म होता है, तबसे बह सदैव जिज्ञामु होता है और अपने चारों ओर
दिखने वाले संसार की बहुत सारी बातों के बारे में जानने को उस्मुक रहता
है, किन्तु उस कारण यह तो नहीं कहा जा सकता कि वह शिषु उस विधा
से इतिहास का अध्ययन कर रहा है, स्वयं किसी इतिहास की शिक्षा पा
रहा है। जतः, मात्र पश्चिमी अब्द 'हिस्ट्री' के अब्द-ब्युत्पत्तिशास्त्र के
अनुसार अयं का ज्ञान मात्र रखने वाले ब्यक्ति को तो यह ज्ञान हो ही नहीं

सकता कि शब्द 'हिस्ट्री' वास्तव में क्या चित्र, अवस्था, ज्ञान प्रस्तुत करता है!

इसके विपरीत, 'हिस्ट्री' के लिए ही प्रयुक्त संस्कृत शब्द — इतिहास — अधिक प्रबोधक, ज्ञान प्रस्तुतकारक है। इतना ही नहीं, हम यहाँ तक कह सकते हैं कि 'हिस्ट्री' जो भी कुछ है, वह भी 'इतिहास' शब्द की परिपूर्ण परिभाषा में सन्तिहित है। उसमें तीन शब्दांशों का समूह एकत्र है। 'इति' का अर्थ 'ऐसा-ऐसा' अर्थात् 'अमुक घटना या बात का होना' है। 'हा' का देश के भूतकाल का संक्षिप्त और सम्पृक्त लेखा होता है, इसलिए यह सत्ता-धिकार, पद तक ही स्वयं सीमित रह पाता है । इतिहास में सदैव उन्हीं का वर्णन होता है जो शक्ति-सम्पन्न होते हैं। मध्यकालीन युगों में शासक-गण हो वे व्यक्ति थे जिनके पास सामान्यतः शक्ति हस्तगत होती थी। कई बार, जब किसी राजा के स्थान पर एक या अधिक दरवारी लोग अधिक शक्ति-सम्पन्न हो जाते थे, तब इतिहास का केन्द्र-बिन्दु भी सम्राट् के स्थान से हट-कर शक्ति-सम्पन्न दरवारी व्यक्ति पर चला जाता था। इंग्लैंड में जब शनै:-शनै: एकराजाधिकार की शक्ति समाप्त होने लगी, तब इंग्लैंड के इतिहास ने भी अपना केन्द्र-बिन्दु एकाधिपत्य से हटाकर ब्रिटिश संसद और लोकप्रिय रूप में निर्वाचित मन्त्रिमण्डल में स्थापित कर लिया। रूस में जब जार लोग सर्वहारा वर्ग के सम्मुख सत्ता में परास्त हो गये, तब रूसी इतिहास ने अपना सम्बन्ध साम्यवादी दल और सम्पूर्ण सत्ता का पूर्ण उपभोग करने वाते इसके गक्तिशाली नेताओं से स्थापित कर लिया।

इन सभी उपयंकत उदाहरणों से हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि राष्ट्रीय इतिहासों को सत्ता के आसनों अथवा केन्द्रों के संक्षिप्त, संसकत और मुसंगत लेखे होने पड़ते हैं। ऐसी सत्ता किसी अधिनायक अथवा सम्नाट् के रूप में एक व्यक्ति में, अथवा लोकप्रिय निर्वाचित मन्ति-परिषद् के नाम से पुकारे जाने वाले कुछ अयणी व्यक्तियों के समूह में, अथवा सैनिक अधि-कारियों के एक वर्ग या कुछ प्रभावी नागरिकों के वर्ग अथवा एक राष्ट्रीय सभा में केन्द्रित हो सकती है। जिस अनुपात में सत्ता एक केन्द्र से दूसरे केन्द्र में स्थापित होती है, इतिहास भी स्वतः उसी अनुपात में एक स्थान से दूसरे स्थान में केन्द्रित हो जाता है। अतः, मैं जब लोगों को यह शिकायत करते हुए पाता हूँ कि मध्य-कालीन इतिहास-ग्रन्थों में, उदाहरण के लिए देखें तो, केवल राजाओं और युद्धों अथवा मात्र दरबार-स्थित कुछ शिक्तशाली गुटों की ही चर्चा की गई है—और न कि सामान्य जनता की, तब मैं अनुभव करता हूँ कि उनकी शिकायत अयुक्तियुक्त, अनुचित है। जैसाकि वे लोग सामान्य रूप में घोषित करते रहते हैं—यदि वे भी ऐसे इतिहास-ग्रन्थों की रचना करने का अर्थ 'निश्चयपूर्वक' है, और 'आस' का मन्तब्य 'घटित' है। भूतकाल में जो भी कुछ निश्चयपूर्वक हुआं—कहा जा सकता हो, वही 'इतिहास' है। इस प्रकार, इतिहास की परिभाषा 'विगतकालीन घटनाओं के तथ्यात्मक और तिथिक्रमानुसार वर्णन' के रूप में की जा सकती है।

हम, इस प्रकार, किसी भी व्यक्ति अथवा संस्था अथवा वस्तु अथवा देश का इतिहास रख सकते हैं — अर्थात् उसके प्रारम्भ से आद्यतन की उसकी जीवन-गाथा का संग्रह कर सकते हैं। हमें स्मरण होगा कि यथार्थ रूप में यही वह बात है जो हम इतिहास से वास्तव में समझते भी हैं।

चूँकि किसी भी देश का निर्माण, उसका अस्तित्व असंख्य व्यक्तियों और संस्थाओं से होता है, इसलिए स्वाभाविक—सहज-प्राकृतिक बात है कि उस देश के इतिहास में इसके सभी व्यक्तियों और संस्थाओं का इतिहास सिम्मिलित ही रहेगा। किन्तु प्रत्यक्ष रूप में स्पष्ट ही है कि इस प्रकार का कोई भी इतिहास अत्यन्त विशाल आकार के कारण अति कष्टसाध्य, बोझिल और अव्यवहाय हो जाएगा। साथ ही यह अरोचक और अनुपयोगी भी हो जाएगा। लाखों-लाखों साधारण व्यक्तियों की दैनन्दिन अरुविपूर्ण दिनचर्या का सकलन किया जाना भी कठिन होगा अथवा राष्ट्रीय विशव और संगत वर्णन में ठीक बैठना भी एक समस्या हो सकती है।

इस सम्पूर्ण कार्य में तो काँट-छाँट की भारी आवश्यकता होगी। फिर प्रश्न यह होता है कि हम कमी-बेशी कहां करें ? फिर, हम चयन और संग्रह का कार्य कैसे करें ? इस प्रश्न का उत्तर भी हमें प्राप्त हो सकता है यदि हम उन राष्ट्रीय इतिहासों को सम्यक दृष्टि से देखें, जिनका समस्त विश्व में लेखन और अध्ययन-अध्यापन होता है।

यदि हम मध्यकालीन युगों के इतिहासों का अध्ययन करें, तो हम देखते

है कि उनमें राजाओं और युद्धों का ही उल्लेख किया गया है। यदि हम १ वीं शताब्दी से २०वीं शताब्दी तक इंग्लैण्ड और अमरीका जैसे देशों के इतिहासों का अध्ययन करें, तो हम पाते हैं कि उनमें मुख्यतः उनकी राष्ट्रीय संसदों और लोकप्रिय मन्त्रि-परिषदों के कारनामों के बारे में ही वर्णन किया गया है। सन् १६१७ ई० के परवर्ती-युग के रूसी-इतिहास में अधिकांशत: सबंहारा-वर्ग की और अखण्डित साम्यवादी दल की ही चर्चा की गई है। इससे हमें यह सूत्र प्राप्त होता है कि चूंकि इतिहास किसी भी यत्न करें जिनमें उन प्राचीन युगों के सामान्य लोगों के जीवन पर प्रकाश डाला जाय, तो वे स्वयं को अत्यन्त असहायावस्था में प्राप्त ऐसा व्यक्ति पाएँगे जो राजाओं और उनके दरबारियों के कामों का ही वर्णन करने में व्यस्त हो। यह स्थित अ-परित्याज्य है। राष्ट्रीय इतिहास-ग्रन्थ सत्ता के केन्द्रों के अति-रिक्त अन्य कोई वर्णन नहीं हैं, और यदि कोई इतिहास-लेखक किसी भी युग का इतिहास लिखने को उद्यत होता है, तो चाहे उसकी राजनीतिक विचारधारा जो भी क्यों न हो, उसे उन्हीं लोगों के कार्य-कलापों तक ही मीमित रहना पड़ेगा जिनके पास तत्कालीन काल-खण्ड में राष्ट्रीय शक्ति का केन्द्र था। यह अन्य प्रकार हो ही नहीं सकता। अतः इस बात से किसी की भावना को ठेस नहीं पहुँचनी चाहिये कि मध्यकालीन इतिहास-ग्रन्थों में मामान्यतः राजाओं और दरबारियों अथवा युद्धों-मात्र का ही उल्लेख किया गया है। हिटलर के जमनी देश अथवा स्टालिन के रूस देश के इतिहास को मुख्यतः इन्हीं दो अधिनायकों, तानाशाहों के इदं-गिदं घूमते रहना पड़ेगा-चाहे अन्य कारण न भी हों, तो मात्र इसीलिए कि अन्य लोगों का कोई विशेष अस्तित्व नहीं या अथवा राष्ट्रीय भाग्य-निर्माण करने में अन्य लोग कोई महत्त्वपूर्ण कार्य नहीं कर सके। इस प्रकार, राष्ट्रीय इतिहास-ग्रन्थ मुख्यतः उन्हीं लोगों के इदं-गिदं घूमते रहते हैं जो राष्ट्र का भवितव्य-निरूपण करते हैं, चाहे वह एक व्यक्ति हो अथवा एक वर्ग या समूह, अथवा एक विधान-मण्डल।

चुंकि हम एक राष्ट्रीय इतिहास-ग्रन्थ में उस सबका उल्लेख नहीं कर सकते जो कोई भी ऐरा-गैरा नत्यू खैरा अपने जीवन के क्षण-क्षण में करता रहता है, इसलिए हमें वह वर्णन उन्हीं लोगों तक सीमित रखना पड़ता है जो सत्ता-सम्पन्न, शक्तिशाली होते हैं। किन्तु चाहे कुछभी हो, सत्ताधारियों से सम्बन्धित कारनामों की चर्चा करते समय भी इतिहास में ठीक उसी प्रकार सत्य का, पूर्ण सत्य का और केवल सत्य का ही उल्लेख होना चाहिये जिस प्रकार विधि-न्यायालय में साक्षियों के रूप में विद्यमान व्यक्तियों को शपयपूर्वक कहना पड़ता है। अपना नाम सार्थक करने वाला ययार्थ इति-हाम किसी वर्ग-विशेष के हितों अथवा उसकी मांगों के लिए उसको प्रसन्न करने हेतु तथ्यों को कभी दबाएगा नहीं, उनमें मिलावट करेगा नहीं और उनकी देखी-अनदेखी भी करेगा नहीं।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

ऐतिहासिक वर्णनों में प्रयुक्त भाषा भी महत्त्वपूर्ण है। उस प्रयुक्त भाषा से किसी भी दी हुई स्थिति की सम्पूर्ण मनोवेदना सम्मुख प्रस्तुत हो जानी चाहिये। जिस प्रकार किसी रंगमंच के नाटक में हम आशा करते हैं कि प्रत्येक अभिनेता अपने विशिष्ट अभिनय के अनुकूल ही अपने वार्तालाप का स्वर साधकर बातचीत करेगा, अथवा जब कोई व्यक्ति किसी घटना का उल्लेख करते समय उस घटना के अंश के अनुसार ही अपना स्वर धीमा या तेज करता है, तब-उसी प्रकार, एक इतिहासकार को भी एक कूर-कर्म का वर्णन सख्त भाषा में करना चाहिये। इसी प्रकार, कला के सम्बन्ध में मृदु-भाषा में और मुन्दर-वाणी में उल्लेख करना चाहिये। इसी प्रकार, घटना-क्रम के अनुसार वर्णन-क्रम परिवर्तित होता जाना चाहिये। चूँकि इतिहास एक वर्णनात्मक और तथ्यात्मक साहित्य है, इसलिए इसकी भाषा में सभी साहित्यिक गुण होने चाहिये। इतना ही नहीं, किसी घोर, वीभत्स अपराध की निन्दा करते समय जिस प्रकार एक न्यायाधीश अपने निर्णय में कठोर भाषा का प्रयोग करता है, अथवा असहाय महिलाओं, बच्चों या कंगालों की दुर्दशा का वर्णन करते समय दयापूर्ण शब्दों, स्नेह-सिक्त, अश्रु-स्निग्ध वाक्यों का उपयोग करता है, उसी प्रकार यदि कोई इतिहास-लेखक घटनाओं के उपयुक्त अपनी भाषा को निरूपित नहीं कर पाता, तो वह एक सच्चा इतिहासकार नहीं है।

प्रसंगानुकृल इससे हमें यह अनुभूति हो जाती है कि इतिहास का वर्गी-करण अवश्य ही साहित्य की श्रेणीं में किया जाना चाहिये। सामान्य वृत्ति, कम-से-कम समकालीन भारत में तो यही है कि मान्न कवियों, लघु-कथा-

सेसकों, नाटककारों, और उपन्यासकारों तथा कदाचित् कभी-कभी निवन्ध-कारों को ही साहित्यकारों की श्रेणी में गिना जाए। यह तो एक प्रकार से 'साहित्य' के विस्तार को संकुचित, सीमित करना है। किसी भी पुरातत्त्वीय उत्सनन अथवा किसी विशेष प्रलेख की व्याख्या से सम्बन्धित तकनीकी जटिलताओं वाले ऐतिहासिक विवरणों को चाहे 'साहित्य' की श्रेणी में न भी गिना जाए, तथापि सामान्य इतिहास-ग्रन्थों को तो साहित्य की एक अति महत्त्वपूणं शाखा होनी चाहिये। यही सिद्धान्त ज्ञान की अन्य शाखाओं को भी प्रयोज्य होना चाहिये। इस प्रकार, जब गेलिलियो ने यह स्पष्ट किया कि पृथ्वी गोलाकार क्यों है अथवा दो अ-समान भार वाले पदार्थ समान कँबाई से नीचे गिराए जाने पर भूमि पर एकसाथ क्यों पहुँचते हैं - तब उसका यह ज्ञान-प्रकाशन, प्रसारण साहित्य था, चाहे उसकी परवर्ती उप-नब्धियाँ ही जटिल वैज्ञानिक खोजों का आधार बनी हों। औसत दर्जे की णिक्षा प्राप्त मनुष्य की बुद्धि में जो कुछ सहज पैठ सकता है, वह साहित्य है। इतिहास इस परस पर खरा उतरता है। औसत दर्जे की शिक्षा प्राप्त किया हुआ व्यक्ति इतिहास में रुचि अनुभव करता है, और इसको ग्रहण करने में सक्षम है।

इतिहास की परिभाषा और उसके विस्तार तथा इतिहास की भाषा के सम्बन्ध में हम एक बार स्पष्ट कल्पना कर लें, तो यह प्रत्यक्ष हो जाता है कि इतिहास-लेखकों को, और सामान्यतः शिक्षा-शास्त्रियों को किसी भी प्रकार इतिहास को भयभीत करने, मिलावटी-कप प्रस्तुत करने, अथवा उसको तोड़ने-मरोड़ने हेत् राजनीतिज्ञों, सम्प्रदायवादियों अथवा धर्मान्ध लोगों का हस्तक्षेप सहन नहीं करना चाहिये। अतः, इतिहास की अन्तिम रूप में परिभाषा यह की जा सकती है कि यह भिन्न-भिन्न समयों पर किसी देश की राष्ट्रीय-सत्ताशक्ति का उपभोग करने वाले व्यक्तियों के विगत कारनामों का प्रभावी भाषा में बताया गया एक तथ्यात्मक और तिथिकमा-नुसार वर्णन है। यह इससे अधिक और इससे कम कुछ भी नहीं होना चाहिये। इससे सच्चे इतिहासकार का यह दायित्व हो जाता है कि वह सत्य बात को कह सकने का साहस बटोरे, और एक आक्रमणकारी को आक्रमण-कारी तथा दुराचारी को दुराचारी कहे-ऐसा करते समय इस बात की परवाह करने की कोई जावश्यकता नहीं कि वह अपने कमों को उचित ठहराने के लिए किस धर्म की दुहाई देता है।

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

WHEN THE WORLD BY TO STREET, STORE STATE OF THE PARTY OF

### इतिहासलेखकों ने किस प्रकार जनता को धोखा दिया है!

ज्ञान की अन्य किसी विधा में — शाखा में जनता को इतनी अधिक लम्बी अवधि तक और अनवरत रूप से ठगा नहीं गया है जितना भारतीय

इतिहास की विधा में।

ऐतिहासिक स्थलों की यात्रा करने वाले विद्यार्थियों, सरकारी कर्म-चारियों और पर्यटकों की पीढ़ियों को इतिहास के नाम पर मनगढ़न्त साहित्य दिया जाता रहा है। इन मिथ्या बातों को जनता में प्रचारित करने वाले वे ही व्यक्ति हैं जिनको जनता 'इतिहास-लेखकों' के रूप में अगाध प्रेम करती रही है और अटूट विश्वास उनमें जमाए रही है। कुछ लोगों ने यह कपट-कृत्य जानवूझकर किया है, कुछ ने अनजाने में किया है और कुछ लोगों ने कायरता-वश किया है क्योंकि उनमें जनता के समक्ष यह घोषित करने का साहस नहीं था कि उन सबों को इतिहास के नाम में घोला दिया जा रहा

उदाहरण के लिए, दिल्ली में कुतुबमीनार के नाम से पुकारे जाने वाले २३८ फुट ऊँचे स्तम्भ का मामला लीजिए। इसके मूलोद्गम के बारे में सभी तथाकथित इतिहास-लेखक और सामान्य जनता समान रूप में अनिश्चित हैं, फिर भी जनता के सम्मुख जो इतिहास-ग्रन्थ प्रस्तुत किए जाते हैं उनमें नितान्त झूठी बातों को सत्य-कथन के रूप में साग्रह प्रस्तुत किया जाता है। कुछ लोगों का कहना है कि इसे कुतुबुद्दीन ऐबक ने, जो दिल्ली पर सन् १२०६ ई० से १२१० ई० तक राज्य-शासन करने बाला गुलाम मुस्तिम शासक था, बनवाया था। अन्य लोग कहते हैं कि इसे ऐबक के दामाद और उत्तराधिकारी अल्तमश ने बनवाया था। अन्य विचार यह है कि अलाउद्दीन

खिलजी ने इसे अथवा कम-से-कम इसके कुछ भाग को तो अवश्य ही बनवाया था। चौथा मत यह है कि फ़िरोजशाह तुगलक ने इस स्तम्भ को अथवा इसके कुछ भाग को बनवाया होगा। पांचवां मत यह भी है कि उपर्युक्त चार शासकों में से एक ने अथवा एक से अधिक किन्हीं भी शासकों ने अकेले अथवा संयुक्त रूप से इस स्तम्भ का निर्माण कराया होगा।

सबसे आश्वयंकारी तथ्य यह है कि कोई भी इतिहास-ग्रन्थ अत्यन्त निष्ठापूर्वक, सत्यता से समस्त मामला स्पष्ट नहीं करेगा और जनता को विश्वास में लेकर साफ़-साफ़ शब्दों में यह नहीं कहेगा कि इस बात के लिए कोई आधार नहीं है कि कुतुवमीनार को कुतुबुद्दीन अथवा इल्तमश अथवा अनाउद्दीन अथवा फिरोजशाह अथवा इनमें से दो अथवा अधिक ने बनवाया या क्योंकि ऊपर जिन चारों मुस्लिम बादशाहों के नाम इस मीनार का निर्माण-श्रेय दिया है, उनमें से किसी ने भी इसके निर्माण के बारे में मौखिक अथवा लिखित दावा नहीं किया है।

प्रत्येक इतिहास में सरलतापूर्वक यही कहा जाएगा कि कुतुबमीनार को कुतुबुद्दीन अथवा इत्तमश अथवा अलाउद्दीन या फिरोजशाह अथवा इनमें से दो अथवा अधिक ने बनवाया था। तथाकथित सभी इतिहास-लेखक जानते हैं कि उनके कथन झूठे और निराधार हैं, क्योंकि उनमें से किसी भी बादशाह ने स्वयं यह दावा नहीं किया है कि उसने यह स्तम्भ बनवाया था। इस प्रकार के मामले में प्रत्येक ईमानदार और कर्तव्यशील निष्ठावान इतिहास-लेखक का यह कर्तव्य है कि वह जनता को सभी पाँचों विचार बता दे और साथ में यह भी कह दे कि इन विचारों के लिए कोई भी प्रमाण, उपलब्ध नहीं है। फिर भी, ऐसे तथाकथित इतिहास-लेखकों में से किसी एक ने भी ऐसा काम नहीं किया है।

इतिहास-सेखकों को स्पष्टतः इस कुतुवमीनारी-कथा में विद्यमान विसंग-तियों का जान है क्योंकि अखिल भारतीय इतिहास संगठन के वार्षिक समा-रोह के एकान्त में उनके कुछ माथी लोग इन पराम्परागत कथनों में असंग-तियों से सम्बन्धित जोध-यन पढ़ चुके हैं।

जब इतिहास-लेखकों को इस बात की जानकारी है कि कुतुवमीनार का मुलोदगम विवाद का विषय है, और उपर्यक्त पाँच मतों में से एक के लिए भी कोई ठोस आधार विद्यमान नहीं है, तब क्या यह उनका कतंब्य नहीं है कि वे किसी भी निर्णायक मत की घोषणा करने से संकोच करें ? क्या यह भी उनका कर्तव्य नहीं है कि वे सभी तथ्य जनता के समक्ष प्रस्तुत कर दें, और फिर वे यदि स्वयं भी इच्छुक हों, तो किसी भी विशेष मत के बारे में अपनी रुचि का उल्लेख भी कर दें। किन्तु वे जब इतने महत्त्वपूर्ण तथ्यों को जनता से छुपाते हैं, जब इतनी आवश्यक जानकारी को जनता के सम्मूख प्रकट नहीं होने देते, तब क्या अपने पावन कर्तव्यपालन की अवहेलना करने के लिए ऐसे तथाकथित इतिहास-लेखकों को सार्वजनिक रूप में दोषी नहीं ठहराया जाना चाहिये? क्या उनपर महाभियोग नहीं लगाया जाना चाहिये ? जबकि जनता इतिहास-लेखकों को उनके भारी-भारी वेतन देती है, उनकी पुस्तकों के मूल्य चुकाती है, इतिहास संगठन के समारोह-सत्नों में उपस्थित होने के लिए भत्ते और अवकाश प्रदान करती है, तथा परीक्षक बनाने व विश्वविद्यालय की वरिष्ठ-सभा की सदस्यता ग्रहण करने की अनुमति जैसी अन्य सुविधाएँ उनको उपलब्ध कराती है, तब क्या जनता को यह आशा नहीं करनी चाहिये कि उनका सिर नीचा नहीं किया जाएगा और ऐसी महत्त्वपूर्ण जानकारी उनसे छुपाकर नहीं रखी जाएगी?

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

इस बात पर यह विचार प्रस्तुत किया जा सकता है कि सभी विकल्पों का उल्लेख करना असम्भाव्य होगा क्योंकि उससे प्रत्येक विषय बहुत लम्बा हो जाएगा। यह सत्यता नहीं है। मैं ऊपर प्रदिशत कर चुका हूँ कि किस प्रकार उपर्युक्त सभी पाँचों मतों को दो या तीन छोटे वाक्यों में, सम्पृक्त रूप में प्रस्तुत किया जा सकता है।

फिर यह प्रश्न भी किया जा सकता है कि इतिहासकॉर से यह कहने में क्या आशय है कि वह सभी विभिन्न मतों को जनता के सम्मुख प्रस्तुत करे ? इसके उत्तर में मैं यह कहना चाहता हूँ कि जनता के सम्मुख सभी तथ्यों का रखा जाना अत्यधिक महत्त्व की बात है। इस बात के दृष्टान्त के लिए आइए हम एक उदाहरण लें। कल्पना करें कि किसी व्यक्ति ने तीसरी कक्षा तक पढ़ने के बाद शैक्षिक अध्ययन समाप्त कर दिया है। हम यह भी कल्पना करें कि उसकी तीसरी की पुस्तक में कुतुबमीनार पर एक पाठ भी था। यदि उस पाठ के लेखक ने व्याजोक्तिपूर्ण स्वर में कह दिया है कि यह स्तम्भ कुनुबुद्दीन द्वारा ही बनाया गया था, तो वह विद्यार्थी अपने मन में आजीवन यही छाप बनाए रहेगा कि कुतुबुद्दीन ही उस मीनार का रचयिता, निर्माता या। वह यह भी नहीं जानेगा कि उसके विचार के लिए कोई भी आधार नहीं था। बाद में, यदि मेरे जैसा कोई अन्वेषक उस विचार पर विवाद करे, तो वह व्यक्ति इसे अव्यवहायं सिद्धान्त-वादिता की अवहेलना कहकर रद कर देगा और ऐसा करते हुए वह यह भी तकलीफ नहीं करेगा कि मैं अपने विचार के समयंन में जो तब और साध्य दे रहा हूं, उन्हें तो कम-से-कम एक बार पढ़ लिया जाय। इस प्रकार, साध्य का दमन राष्ट्रीय दृष्टिकीण में जनावश्यक सकती का दुष्परिणाम होता है।

इस प्रकार के व्याजीक्तिपूर्ण और आधारहीन कथनों से दूसरा भयंकर खतरा यह है कि यह उन गुंजायशों को समाप्त कर देता है जो अन्वेषण के लिए मुक्त होनी चाहिये थी। इस प्रकार, उदाहरण के लिए, यदि तीसरी कक्षा से स्नातकोत्तर स्तर तक कृतुवमीनार के सम्बन्ध में पढ़ने वाले सभी विद्यार्थी बारम्बार उन पांचों मतों को इस पद-टीप के साथ पढ़ते हैं कि व यांचां मत बेबल अनुमान ही हैं, तो अनेक जिज्ञासु व्यक्ति कृतुवमीनार के बास्तविक मुलोद्गम का पता लगाने के लिए तत्पर हो जाएँगे। अनेक लोग इसके इतिहास को संग्रह करने में अथवा अनेक महत्त्वपूर्ण तथ्यों को प्रकाश में नाने में सफल हो सकेंगे। किन्तु कुतुबमीनार के सम्बन्ध में सभी ऐति-हासिक पुस्तकों में व्याजोक्तिपूर्ण और आधारहीन कथन इतिहास में सुक्ष्म-अन्वेषण करने से प्रतिभावान अन्वेषकों को रोकते हैं। उन सब को यह समझा दिया जाता है कि कुतुबमीनार का मूल तो असंदिग्ध रूप में सिद्ध किया जा बुका है, और अब उसमें किसी भी प्रकार का गोधकार्य आवश्यक नहीं है। यह बोर मैक्षिक क्षति है जिसका उत्तर इतिहास-तेखकों से अवश्य ही बना चाहिये।

बिन्तु यही सबकुछ नहीं है। हमने जो कुछ कुतुबमीनार के बारे में बहा है, बही बात उन सभी मध्यकासीन ऐतिहासिक नगरियों, मस्जिदों, मक्बरों, किसी, अन्य जावसीय भवनों, पूलों, नहरों और तालाबों के बारे में भी अयोज्य है जिनका निर्माण-अय मुस्तिम शासकों को दिया जाता है। ताबमहत्त का ही उदाहरण सो। इसके निर्माण की लागत ४० लाख से

ह करोड़ रुपये तक और इसकी निर्माणावधि १० वर्ष से २२ वर्ष के बीच आंकी जाती है; ईसा अफन्दी से अहमद महन्दीस, आस्टिन-द-बोरडयोक्स, जीरोनीमो वीरोनिओ अथवा बुरी तरह अश्रु बहाते हुए स्वयं शाहजहाँ में से कोई भी व्यक्ति इसका रूप-रेखांकनकार हो सकता है। इस प्रकार की घोर अनिश्चितता ताजमहल के प्रत्येक विवरण की विशिष्टता है, जिसमें मुमताज की मृत्यु और उसको दफ़नाने की तारीखें भी सम्मिलित हैं।

विश्व इतिहास के कुछ विल्प्त अध्याय

और फिर भी जैसा कुतुबमीनार के मामले में है, वैसा ही ताजमहल के बारे में भी इतिहास ने व्यावहारिक रूप से सभी तथ्य देते हुए यह एक पद-टीप जोड़ दिया है कि सभी समान रूप में निराधार और काल्पनिक है। भारत सरकार के पर्यटन और पुरातत्त्व विभागों के प्रकाशकों सहित सभी इतिहास-पुस्तकें एक ही विनम्र और निराधार मत प्रस्तुत करती हैं तथा यह घोषित करती हैं कि ताजमहल के सम्बन्ध में वही अन्तिम शब्द है। इसका दुष्परिणाम इतना भयावह है कि प्रत्येक व्यक्ति इसी धारणा को हृदयंगम किये रहता है कि ताजमहल के बारे में कोई भी अनिश्चितता नहीं है। इतना ही पर्याप्त है कि वे सब इकट्ठे होते और उन सब टिप्पणियों को मिलाते जो उनमें से प्रत्येक ने किसी भी विशेष विवरण के बारे में संग्रह की है, अथवा जो कुछ उनको पढाया गया है, अथवा जो उन्होंने पढ़ा है अथवा सुना है, तो वे शीझ ही अनुभव कर लेते कि वे तो एक बड़े भारी कपट-जाल के शिकार हो गये हैं। यह तो ठीक वैसी ही घटना हुई है कि कोई ठग विभिन्न नामों, कामों पर अलग-अलग घर से धन और वस्तुएँ जमा करता फिरे। जब वह गिरफ्तार हो जाता है और धोखा खाए सभी व्यक्ति एक स्थान पर एकत होते हैं, तभी उनको यह अनुभूति हो पाती है कि उन सभी लोगों को धोखा देने के लिए उस ठग ने कितनी भिन्न-भिन्न बात प्रत्येक व्यक्ति से अलग-अलग की है। यथार्थ रूप में तो यही बात भारत के प्रत्येक मध्यकालीन ऐतिहासिक मकबरे, मस्जिद, किले और नगरी के बारे में घटित हो रही है। उनके मूल के सम्बन्ध में अनाप-शनाप कहानियाँ कहकर जनता को बुद् बनाया जा रहा है। मजा यह है कि ये सभी कहानियाँ एक-दूसरे से पर्याप्त भिन्न हैं। यदि जनता इतनी सावधान मात्र हो कि प्रत्येक मध्य-कालीन नगरी और भवन के बारे में सभी वर्णनों का संग्रह करे, तो उसे

स्पाट जात हो जाएगा कि उसे किस प्रकार बुद् बनाया गया है और धोखा दिया गया है।

हम एक तीसरा उदाहरण भी लें। वह इस भवन के बारे में है जिसे इतिहास में अकबर का मकबरा कहकर शेखी बचारी जाती है। यह आगरा ने उत्तर में लगभग छ. मील की दूरी पर सिकन्दरा में बना हुआ है। यह सात-आठ मंजिला हिन्दू राजभवन है, फिर भी इसे विन स्रतापूर्वक, निराधार ही घोषित किया जा रहा है कि इसका निर्माण अकबर के मकबरे के रूप में किया गया था। इतिहास-लेखकों ने जनता से यह तथ्य छुपाकर रखा है कि कहीं भी अकबर ने अववा उसके किसी भी दरबारी इतिहास-लेखक ने यह दावा किया है कि अकबर ने अपने जीवन-काल में ही अपना मकबरा वनवा लिया था, फिर भी इतिहास-लेखकों का एक वर्ग है जो विनम्रतापूर्वक, निराधार और असंगत स्वर में इस भवन का निर्माण-श्रेय अकबर को देता है और कहता है कि अपनी भावी मृत्यु की आवश्यक सम्भावना-वश ही इसका निर्माण अकडर ने करा लिया था। इतिहासकारों का एक अन्य वर्ग है जो बहांगीरनामा के धर्त, अपूर्ण और अस्पष्ट कथनों में विश्वास करके यह मत प्रकट करता है कि इस भवन का निर्माण अकवर की मृत्यु के बाद जहांगीर ने करवाया या। इतिहास-लेखकों का एक अन्य वर्ग भी है जो (राजनीतिज्ञों की भाति) समझौते की बात करता हुआ अपना मत प्रकट करता है कि इस भवन का कुछ भाग अकवर ने बनवाया था और शेष भाग बहांगीर ने। इन तोनों मतों में प्रकट किए गये विचारों के लिए वास्तव में नेयमात्र भी आधार नहीं है। तथ्य तो यह है कि यदि गूढ़ार्थ समझा जाय तो इस बात का पर्याप्त प्रमाण उपलब्ध है कि (यदि अकवर सचमुच ही उस भवन में दफ्ताया पड़ा है तो) वह उस पूर्वकालिक हिन्दू राजभवन में गड़ा हुआ है जिसमें वह अपनी मृत्यु के समय निवास कर रहा था।

भारतीय इतिहास में जुठ का जितना विशास अस्वार ठूंस दिया गया है और भोने-भाने विद्यापियों को आज भी जिसे सत्-साहित्य कहकर तोतों की भीति विश्व-भर में रटाया जाता है, उसे हटाने के लिए कठोर प्रयत्न करने होने और इस कार्य में कई वर्षों का समय खप जाने की पूर्ण सम्भावना है। वे भी अपने क्रम में उन्हीं रटी-रटायी झूठों को अन्य लोगों को भी पढ़ाते-सिखाते हैं।

विश्व इतिहास के कुछ विल्प्त अध्याय

विश्व को इस प्रकार भयंकर रूप में धोखा देने के लिए जिम्मेदार कीन है ? निश्चित रूप में इसके उत्तरदायी ये तथाकथित इतिहास-लेखक ही है जिनको सामान्य जनता अपनी आंखों पर बैठाती रही है और अपने प्रिय 'इतिहास-लेखकों' के रूप में अमर्यादित, अंधाधुन्ध विश्वास उनमें प्रकट करती रही है। इनमें से कुछ तो जान-बूझकर, बहुत सारे अनजाने में और कुछ अन्य लोग मात्र कायरता-वश ही इन घोर असत्यों, विकराल झूठों को प्रसारित-प्रचारित करने में सहायक रहे हैं। अब समय आ गया है कि भार-तीय जनता अपना भी मत प्रकट करे और इस चलते आ रहे धोले को रोकने के लिए जोर से आवाज करे। अब उपयुक्त समय है कि वे इन तथाकथित इतिहास-लेखकों से जवाब मांगें कि उन्होंने ये भूल-चूक अथवा इतिहास में विकृतियाँ क्यों होने दी है, अथवा क्यों जान-बूझकर उनको बिगाड़ा है ?

यदि हमारे गलती करने वाले इतिहास-लेखकों ने विनम्न और आधार-हीन कथन प्रस्तुत न किए होते और प्रत्येक मामले में सावधानतापूर्वक, सभी तथ्यों को जनता के सम्मुख प्रस्तुत कर दिया होता, तो वे दुरिभ-सिध्य अथवा उपेक्षा करने के आरोप से ही न बच गये होते, अपितु उन्होंने अप्रत्यक्ष रूप में इतिहास के उद्देश्य की सहायता भी कर दी होती क्योंकि उससे पाठकों की अनेक पीढ़ियां गहनतर अन्वेषण-कार्य में प्रवृत्त हुई होतों। अतः, विश्व को यह ज्ञात हो जाना चाहिये कि सभी मध्यकालीन ऐतिहासिक भवनों और नगरियों के सम्बन्ध में इसे भयंकर धोखा दिया जा रहा है, इसे पथ्यप्रष्ट किया गया है, और अब, इसीलिए, इस विश्व को मांग करनी चाहिये कि उन भवनों और नगरियों में से प्रत्येक के बारे में सभी तथ्य सामने लाये जाएँ और उनके मूलोदगम और निर्माण के बारे में पूरी-पूरी जाँच की जाय। इतिहास का पुनर्लेखन : क्यों और कैसे ?

चंकि आक्रमण का सर्वप्रथम आधात इतिहास ही होता है, इसलिए आक्रमण की अवधि जितनी अधिक होती है, आहत—शिकार देश का

इतिहास उतना ही अधिक विकृत और विनष्ट हो जाता है।

इसलिए, भारत जैसे देश का, जो विदेशी प्रभुत्व की १,२३५ वर्षीय
गुलामी की दीर्घाविध बाद स्वतन्त्र हुआ, सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण कार्य अपने
इतिहास का पुनलंखन ही होना चाहिये था। यदि यह देश इस महत्त्वपूर्ण
कार्य की उपेक्षा करता है, तो यह उपेक्षा-कार्य वह पूरा जोखिम उठाकर ही
करता है तथा इस प्रकार की उपेक्षावृत्ति के दुष्परिणाम अति भयावह और
विनाशक होंगे क्योंकि बहुत-सारे महत्त्वपूर्ण मामलों पर किसी भी राष्ट्र का
दृष्टिकोण इस तथ्य पर निभंर करता है कि उस राष्ट्र के नागरिकों को किस
प्रकार का इतिहास पढ़ाया गया है।

प्रसंगवश कहा जा सकता है कि भारत के शासकों (भारतीय राष्ट्रीय कांग्रेस दल) ने भारत का इतिहास पुनः लिखने की आवश्यकता न समझने के कारण अथवा उस बात की परवाह न करने के कारण हमारे सम्मुख एक ज्वलन्त और दुःखद उदाहरण इस बात का प्रस्तुत किया है कि जो देश अपने इतिहास के पुनलेंखन की परवाह नहीं करता है वह किस प्रकार अपने पूर्व-कालिक शासकों का मनोवैज्ञानिक रूप में गुलाम फिर भी बना ही चला आ रहा है।

उदाहरण के लिए, नाम से स्वतन्त्र भारत अभी भी भारतीय नागरिक सेवा (आई॰ सी॰ एस॰) द्वारा नियन्त्रित प्रशासन से चिपटा हुआ है, इसमें अभी भी वह प्रान्तीय स्वायत्तता जारी है जिसे ब्रिटिश लोगों ने फूट डालने के लिए प्रारम्भ किया था, इसमें आज तक भी सभी स्तरों पर अंग्रेजी भाषा और अंकों का उपयोग किया जा रहा है, तथा विश्व-राजनीति में अमुरक्षित राष्ट्र के रूप में उदीयमान होने के भय से ब्रिटिश लोगों की अंगुलि छोड़ने में डर के कारण यह अभी भी ब्रिटिश राष्ट्रमण्डल (कामनवेल्थ) का एक सदस्य बना हुआ है। इसके सभी राजदूत अंग्रेजियत के शिकार है, इसकी सम्पूर्ण जनता प्रात:काल सर्वप्रथम चाय और कॉफ़ी का पान करती है, यह अभी भी अंग्रेज अथवा उसीकी भाँति दिखायी देने वाले व्यक्ति (जैसे जमन, रूसी व्यक्ति आदि) से आशंकित होती है, इस देश की सशस्त्र सेनाएँ अंग्रेजी-सिपाही की नकल करने में अभी भी गवं करती हैं, और जैसा 'नागालण्ड' के नाम से प्रतिबिम्बित होता है, यह अभी भी अपने प्रान्तों के नाम इंग्लण्ड के अनुसरण पर रखता है। ये तो कुछ उदाहरण-मात्र हैं जिनसे सुस्पष्ट हो जाता है कि यद्यपि विश्वास किया जाता है कि २०० वर्षीय पुराना ब्रिटिश राज्य शासन सन् १६४७ ई० में भारत पर से सदा के लिए समाप्त हो गया था, तथापि भारत के शासकों की मानस-तरंगों पर किस प्रकार ब्रिटेन का अभी भी अधिशासन चलता है।

किन्तु जो बात इससे भी अधिक आश्चयंजनक, दुःखदायी और वास-दायक है, वह यह है कि अपनी पूर्वकालिक ब्रिटिश दासता के जुए को सहन करना जारी रखने में भारत के शासकों ने पूर्वकालिक मुस्लिम प्रभुत्व के ६०० वर्षीय प्राचीन गुलामी को भी रद्द नहीं किया है।

उपर्युक्त कटु सत्य का पूणं दिग्दर्शन हमारे प्रशासकों ने मुस्लिमों के लिए एक सामान्य नागरिक संहिता बनाने अथवा अन्य सभी नागरिकों को प्रयोज्य नागरिक संहिता से सम्बद्ध करने के लिए किसी प्रकार का पग उठाने से भयभीत होने में, उर्दू-अरबी और फ़ारसी जैसी विदेशी भाषाओं को मान्यता व प्रोत्साहन देने की उनकी धर्मान्धतापूणं मांगों के सम्मुख घटने टेकने में, पाठ्यक्रमों अथवा सरकार द्वारा प्रेरित पुस्तकों से हिन्दू देवी-देवताओं के सन्दर्भ निकाल देने के लिए सहमत होने में, मुस्लिम मन्त्रियों व अधिकारियों को नियुक्त करने की विवधाता अनुभव करने में, हिन्दू बहुल जनसंख्यक हिन्दू देश में इस्लामी छुट्टिया स्वीकार करने में, प्रकट रूप में इस्लाम-पक्षपाती सम्मेलनों में सम्मिलत होने का दवाब अनुभव प्रकट करने में, भारत के प्रति घोर शब्दता रखने पर भी तुर्की-ईरान व अरब देशों की

XAT.COM

नीतियों के प्रति पक्षपात करने को बाध्य होने की भावना में, आधुनिक बिश्व में उनके पिछड़ेपन, धर्मान्ध-भाव और नगण्य महत्त्व के बाद भी उनकी चापलुसी करने में, कश्मीर की मुस्लिम बहुसंख्या को दण्डवत् करने की जिज्ञासा अनुभव करने में, मुस्लिम नियम उल्लंघनकर्ताओं के विरुद्ध कोई कही कार्यवाही करने में असहाय अवस्था का अनुभव करने में, पाकिस्तान द्वारा की जा रही निरन्तर छेड़खानी के विरुद्ध प्रतिकार की कोई भी कायंवाही करने में नपंसकता अनुभव करने में और यद्यपि भारत-विभाजन करने का मुल-विचार हिन्दुओं से मुस्लिमों को पूरी तरह पृथक् कर देने का ही था, नवापि एक पर्याप्त विशाल मुस्लिम जनसंख्या को अपने देश में पूर्ण आश्रय दिए रहने में हमारे सम्मुख प्रस्तुत कर रखा है।

हम, इस प्रकार, स्पष्ट देखते हैं कि कहने में पूर्णतया स्वतन्त्र होने पर भी भारत ने अपने पूर्वकालिक दोनों स्वामियों - मुस्लिमों और ब्रिटिशों --की मानसिक गुलामी में स्वयं को बुरी तरह, ज्यों-का-त्यों जकड़ रखा है।

इसी दासता, गुलामी के ही कारण भारत सैनिक दृष्टि से कमजोर और आविक दृष्टि से निराधित बना हुआ है।

यदि भारतीय प्रशासक इस प्रकार की दासता के मनोभावों से मुक्त रहे होते, तो उन्होंने निश्चित रूप से ही सभी क्षेत्रों में विशिष्ट उन्नति की होती और भारत को सम्मानित तथा ऐसा राष्ट्र बना दिया होता जिससे भय हो। अन्तर्राष्ट्रीय राजनीति और कटनीति के विशाल समुद्र में आंग्ल-मुस्तिम जजीरों से स्वयं को मुक्त करने और इच्छानुसार तैरने की भावना के प्रति भारत ने एक विचित्र अरुचि का प्रदर्शन ही किया है। यह कायरता गुनामां और दूसरे पर निर्भर रहने (की वृत्ति) की दीर्घ अवधि से उत्पन्न होती है मार्गदर्शन और नेतृत्व के लिए ब्रिटेन, अरेबिया, तुकिस्तान और इंसन की और देखने की बृत्ति के कारण उत्पत्न हुई है।

अति दीर्घकात तक की पराधीनता भी गुलाम व्यक्ति को ऐसा बना देती है कि उसे जिन जंजीरों से वीधकर रखा जाता है वह उन्हीं को अपने जीवन का सहारा समझने लगता है। यह है तो पर्याप्त विरोधाभासी बात, किन्तु है सत्य । पुराने बमाने के एक बन्दी की कहानी सुनायी जाती है जिसे १५ वर्ष के लिए एक अंग्रेरी काल-कोठरी में बन्द कर दिया गया था और

उस कोठरी के मध्य में गाड़े हुए एक खम्भे के साथ बँधी हुई एक जंजीर से उसे बाँध दिया गया था। कारागार के नित्य नियमानुसार ही, उसके सम्मुख एक पाव में पीने का जल और दूसरे पाव में कुछ भोजन ऐसे रख दिया जाता था जैसे कोई पालतू जंजीर से बँधा कुत्ता हो। १५ वर्ष के बाद उस बन्दी को मुक्त कर दिया गया। वह डरते-डरते, आहिस्ता-आहिस्ता, अत्यन्त अवधानपूर्वक कारागार के फाटक से बाहर गया। अत्यधिक मन्द रोशनी की अभ्यस्त उसकी आँखें बाहर के चमचमाते सूर्य के प्रकाश को देखकर चुँधिया गयों। निकटवर्ती सड़कों पर तेज गति से चलता हुआ यातायात उसे अत्यन्त विचित्र अनुभव होने लगा। कोई भी व्यक्ति उसको जानता हुआ अथवा उसकी परवाह करता हुआ प्रतीत नहीं हुआ। उसे प्रतीत हो रहा था कि यह सब अति विचित्र और अनजाना संसार उसके सम्मुख विद्यमान है। वह बन्दी, अब मुक्त हो जाने पर भी, अत्यन्त भयभीत अनुभव कर रहा था। उसने वाह्य-जगत् पर एक लम्बी नजर डाली, एक गहरी सांस ली और अपनी उसी पुरानी कोठरी की तरफ अचानक बहत तेजी से दौड़ पड़ा। उसने विचित्र अपरिचित व्यापक संसार में स्वतन्त्र घुमने के स्थान पर, उसी कोठरी में कुत्ते के समान आश्रय-पूर्ण और सीमित अस्तित्त्व को ही पसन्द किया। बन्दी जीवन ने उसके जीवन के प्रति आत्म-विश्वास को अकझोर दिया था, उसकी नींव खोखली कर दी थी। यही बात भारत के साथ घटित हुई है। नितान्त निराश्रयता, निराशा, हतभाग्य, और सम्पूर्ण आत्मविश्वास के अभाव की यह अनुभूति बन्दी व्यक्ति द्वारा अपना पुराना इतिहास भूला देने, और स्वतन्त्रता व मुक्त जीवन की खशियों को गँवा देने की विस्मृति का ही दूष्परिणाम थी।

विश्व इतिहास के कुछ विल्प्त अध्याय

अतः, यह अत्यावश्यक है कि देश के प्रत्येक नागरिक के हृदय मे इतिहास की चिंगारी को प्रज्वलित रखा जाय ताकि ऐसा न हो सके कि अपने सत्य इतिहास से अनिभन्न, पथ अप्ट बहुसंख्या उसी जंजीर की चुमती रहे जिसने इसे बाँध रखा था। यथार्थ रूप में तो भारत की बीमारी ही यह है। भारत का राष्ट्रीय स्वास्थ्य पुनः ठीक करने का एकमेव उपचार प्रत्येक नागरिक को मिलावटहीन - विण्ड इतिहास पढ़ाना है। अतः, भारत को लम्बी दासता

80

की अवधि में विकृत अथवा विनष्ट किया गया भारत का इतिहास पुनः लिखा जाना अत्यधिक महत्त्वपूर्ण और आवश्यक कार्य हो जाता है।

बहुत समय तक गुलाम बने रहे देश (राष्ट्र) के लिए, उसके इतिहास के पुनलंखन की आवश्यकता स्पष्ट कर देने के पश्चात्, अब हम इस प्रश्न पर विचार करेंगे कि पुनलेंखन का कार्य किस प्रकार किया जाना चाहिये।

साम्यवादियों के समान किसी एक विचारधारा के कट्टर अनुयायी,

यद्यपि वे गैर-साम्यवादी बीते गुग में स्वतन्त्र थे तथापि, अपने ही देश का इतिहास और विश्व के शेष भाग का इतिहास मानवता के आदिकाल से ही उन लोगों के मध्य सतत चले आये संघर्ष के रूप में लिखने का यत्न करते हैं जिनमें से कुछ के पास सब-कुछ है और शेष बहुसंख्यक भाग के पास सभी बस्तुओं का सर्वया अभाव है। इस प्रकार की विचारधारा पर आधारित पुनलंबन सत्य, सम्पूर्ण सत्य और सत्य के अतिरिक्त कुछ भी नहीं तथ्य का सम्यक प्रस्तुतीकरण कभी नहीं कर सकता यद्यपि इतिहास यथार्थ रूप में

यही वस्तु है।

XAT.COM

इतिहास पुनर्तेखन के एक अन्य प्रकार को 'साम्राज्यवादी' विधि की संज्ञा दी जा सकती है। शासकगण, चाहे वे बाहरी देशों के हों अथवा स्व-देश के, अपनी मुविधानुसार इसे स्वीकार, अंगीकार कर लेते हैं। इस तथ्य को उन मुस्तिम और यूरोपीय लेखकों के ऐतिहासिक कथनों से चरितार्थ किया जा सकता है जिनका सम्बन्ध अन्य-देशीय शासक-दल से था। वे अपने-अपने मुलतानों और बादशाही को अथवा गवर्नरों और गवर्नर-जनरलीं को एक-दूसरे से बढ़-चढ़कर प्रस्तुत करने का यत्न किया करते थे। उनके मावंजनिक हत्याकाण्डों, लूट-पाटों और अपहरण व शीलभंग जैसे कुकर्म-मय आकोशों को भी महान् उदारता, बुढिमानी, माहम, न्याय के पुण्यकर्मी के कप में प्रस्तुत किया गया है और विदेशी मुस्लिम तिथिवृत्त-लेखकों द्वारा दण्डित किया जाना उचित था। दासता की मनोवृत्ति वाले हिन्दू लेखकों ने मी, यद्यपि वे इत कमों को नेकी के कामों के रूप में सिद्ध करने में विफल रहे हैं — असमबं हुए हैं, उनको किसी भी काम का नहीं — निरर्थक कहकर उपेक्षा करने का यस किया है। इस प्रकार, मध्यकालीन मुस्लिम तिथिवृत्त इतिहास-नेसन का एक ऐसा प्रकार प्रस्तुत करते हैं जिसमें घोरतम कूर कर्म भी उदार कर्मों के रूप में अथवा यदि कुछ कहा ही गया तो हानि-हीन प्रशासनिक अभ्यासों के रूप में ही प्रस्तुत किया जाता है।

किन्तु, विदेशियों की तो बात ही दूर रही, स्वयं पथन्नष्ट देशी शासक भी अपने राष्ट्रीय इतिहास को, मात्र अपने निरंकुण विचारों की सुविधा के लिए दिकृत करने लगते हैं। कई बार इतिहास को विद्रुप, विकृत करने के उनके प्रयत्नों से स्वयं उनका ही सिहासन डोल जाता है, उनका पतन-उनका सफ़ाया हो जाता है। इतिहास के अटल तथ्यों की उपस्थिति में ऐसा अपकीति-कर पश्चगमन करने का एक हास्यास्पद उदाहरण सत्ताधारी भारतीय राष्ट्रीय काँग्रेस द्वारा इतिहास को दूपित करने की कायरतापूणं कोशिशों में प्रस्तुत किया गया था।

सन् १६५० के आसपास भारत के ढीले-ढाले, सनकी कांग्रेसी शासकों ने भारत के स्वातन्त्य-आन्दोलन का इतिहास लिखने का व्यंग्य-वीर-काट्यात्मक प्रयत्न किया। अनेक संगठनों को आदेश भेज दिए गये कि वे जिन-जिन क्षेत्रों, प्रदेशों में हों वहाँ से सम्पूर्ण जानकारी का संग्रह कर लें। इसका परिणाम यह हुआ कि उन भारतीय देशभवतों के सम्बन्ध मे विपुल माला में जानकारी का ढेर संग्रह हो गया जिल्होंने तलवारों और शमशीरों, पिस्तीलों और बन्दूकों से विदेशियों के साथ युद्ध लड़ा था। पराक्रम और शीयं के संघर्ष की इस पृष्ठभूमि में सन् १६१५ से १६४५ पर भारत में कुलबुलाने वाले अनशनों और विरोध-स्वरूप किए गये प्रदर्शनों वाला गांधी-आन्दोलन लघु, भीरुतापूर्ण, असगत और उपहासास्पद प्रतीत होने लगा। अतः, तुरन्त आदेश भेज दिए गये कि पहले संग्रह किए हुए कागज-पत्नों को रह कर दिया जाय और इस जांच को मात्र कातर और निध्यभ गांधीवादी आन्दोलन तक ही सीमित रखा जाय। यह प्रदक्षित करता है कि किस प्रकार इतिहास का प्रवाह इतना शक्तिशाली होता है कि वह उन्हीं लोगों को आधात पहुँचाता है जो इसको तोड़ना-मरोड़ना चाहते हैं।

राष्ट्र के लिए उचित बात यही है कि तथ्यात्मक इतिहास लिखा जाय जिसमें एक कुदाल को कुदाल कहा जाता है, शीलभंग को शीलभंग कहा जाता है, नर-हत्याकाण्ड को नर-हत्याकाण्ड, लूट-ससोट को सूट-ससोट, और अन्य-देशीय-विदेशी व्यक्ति को विदेशी व्यक्ति कहा जाता है।

XAT.COM

परकीय-विदेशी की पहचान करने का आधार उसका निवास स्थान न होकर उस व्यक्ति की मनोवृत्ति होनी चाहिए। यदि वह व्यक्ति - चाहे म्बो हो अथवा पुरुष-णपयपूर्वक कहता है कि प्रतिमाएँ तोड़ेगा, उर्दू, अरबी और फारसी अथवा अंग्रेजी का प्रचार-प्रसार करेगा, मार्गो व राजमागों पर संगीत बजने पर आपत्ति करेगा, वाहरी देशों के नाम व वहीं को बेश-भूषा धारण करेगा, वेदों का तिरस्कार करेगा, गौओं का वध करेगा, वैचारिक-राजनीति अथवा धार्मिक प्रेरणाओं के लिए अन्य देशों की ओर देखेगा, तो वह व्यक्ति परकीय है-विदेशी है। प्राय: भ्रामक रूप में विश्वास कर लिया जाता है कि जो भी व्यक्ति भारत को अपना देश समझता है. बह व्यक्ति भारतीय है। यह तो केवल आधी परीक्षा ही है। यदि वह व्यक्ति सभी हिन्दुओं को अपनी ही धर्मास्था में परिवर्तित करना चाहता है, तो वह तनिक भी भारतीय नहीं है। इतिहास हमें इसी बात की सीख देता है। नागरिक को परखने की श्रेष्ठतर विधि मात्र निवासस्थान को देखने की अपेक्षा देश की प्रतिभाओं, उसकी संस्कृति, जीवन-पद्धति, भाषा और धर्म के प्रति आस्था, श्रद्धा देखने में है क्योंकि निवासस्थान की शतं तो बक्बर और औरंगजेब जैसे कूर, अत्याचारी लोग भी पर्याप्त माला में पूरी करते थे।

इतिहास के इस तथ्य की अपर्याप्त समझ होने के दुष्परिणामस्वरूप हो भोले-भाने नागरिकों के दिमागों में भ्रष्ट, भ्रामक विचार जागृत हो चुके हैं। इनमें से कुछ ये हैं—भारत की मिली-जुली, मिश्रित संस्कृति है; तिरंगे बैसा इसका एक मिले-जुले रंगों वाला ध्वज होना चाहिये तथा भारत में ऐसे लोगों को भी रहने दिया जाना चाहिये—उनको सहन किया जाना चाहिये, जो अपने ही साथी नागरिकों के भीशों और उनके देवी-देवताओं की प्रतिमाओं को तोइने-फोड़ने में भी विश्वास करते हैं।

इतिहास का उचित तथ्यात्मक पुनलेंसन ऐसे सभी अयुवितयुक्त विचारों, भावों का उन्मूलन करने में सहायक होगा। अतः, जो लोग अल्प-संध्यकों को प्रमुल करने के लिए इतिहास की ढीली-डाली, ढुलमुल, भ्रामक और काल्पनिक धारणाओं पर नियन्त्रण रखने की सामध्ये रखते हैं, वे ही

लोग भारतीय इतिहास के तथ्यात्मक पुनलेंखन का विरोध करते प्रतीत होते हैं।

इस सन्दर्भ में स्मरण रखने योग्य अन्य एक बात यह है कि इतिहास-पूनलेंखन के प्रयत्नों की बहुत सारे व्यक्ति यह कहकर निन्दा, अबहेलना करते प्रतीत होते हैं कि इतिहास तो वैयक्तिक 'व्याख्या' की वस्त है, अत:, इसके बारे में कोई बात अन्तिम रूप से नहीं कही जा सकती है-न ही इसकी कोई वस्तुपरकता हो सकती है। यह दृष्टिकोण गलत है, अशुद्ध है। आइए, हम भारत में सन् १=५७ ई० की उत्क्रान्ति का उदाहरण लें। तत्कालीन ब्रिटिश शासकों और उनके समयंकों ने उस घटना को गदर कह-कर तिरस्कृत किया, जबकि दूसरे पक्ष के लोगों ने उसी बात को स्वातन्त्य-युद्ध की संज्ञा से विभूषित कर यशस्वी बना दिया। एक सच्चे इतिहास-लेखक को उनमें से किसी भी एक विचार के कारण विस्मित, भ्रमित नहीं होना चाहिये क्योंकि उस घटना को दिया जाने वाला नाम तो दृष्टिकोण पर ही निभर रहेगा। एक सच्चा इतिहास-लेखक तो उस संघर्ष के मूल में घटनाओं की निथिकमानुसार यथार्थना, युद्धों और हताहतों पर ही बल देगा। इस प्रकार की तथ्यपरक यथार्थता बाद में इतिहासकारों का मतंब्य स्थापित करने में सहायक हो सकती है कि वे इस संघर्ष, युद्ध और हताहतों का सम्यक् विचार करते हुए इसकी अवधि, इसमें परस्पर हुई मुठभेड़ों की संख्या कितनी थी, कितने लोग हताहत हुए थे और जिस क्षेत्र में यह संघर्ष लड़ा गया था - उसका ध्यान करते हुए इसे गदर अथवा स्वातन्त्य-युद्ध की संज्ञा दें। किन्तु इस प्रकार अपने मत की अभिव्यक्ति ही इतिहास का सार नहीं है। अधिक-से-अधिक इसे निरर्थंक श्रृंगार, आडम्बर ही माना जा सकता है।

एक इतिहास-लेखक जिस भाषा का प्रयोग करता है, वह वर्णन की गयी घटना के अनुरूप ही होनी चाहिये। भारतीय ऐतिहासिक वर्णन-प्रन्थों के रचनाकारों ने न्याय, दया, देशभिवत, बहादुरी, शूरता, हत्याकाण्ड, शील-भंग और लूट-खसोट के कामों की अभिव्यक्ति के लिए मधुर, प्रीतिकर, अतिथि-कक्ष जैसी सदाशयता का प्रदर्शन अथवा दिखाबा करने वाली भाषा का ही प्रयोग करने का यत्न किया है। यद्यपि दीर्घकालीन उपयोग के कारण एक-ममान भाषा का यह प्रकार मानक, आदशं माना जाने लगा है, तथापि

आवश्यकता के कारण किया गया यह विषयगमन नियम-भंग और दिमागी कमजोरी है। दीर्घावधि तक विदेशी आधिपत्य के अधीन रहने के कारण, कमजोरी है। दीर्घावधि तक विदेशी आधिपत्य के अधीन रहने के कारण, वन्य-देशीय—विदेशी मुस्लिम शासकों और ब्रिटिश प्रशासकों के अत्याचारों और आकोशों की निन्दा करने के लिए कठोर भाषा का प्रयोग करके अपने शासकों को कृद्ध करने का, सम्भवतः, साहस भारतीय लोग उस समय नहीं कर सके। किन्तु, स्वाधीनता के बाद तो यह असंगति, असामंजस्य तिनक भी देर के लिए जारी नहीं रहना चाहिये। साहित्य का तवतक कोई अर्थ नहीं है जबतक कि अवसर के उपयुक्त स्वर को यह आवश्यकतानुसार परिवर्तित नहीं कर लेता। इसकी परस्व नाटकों, उपन्यासों अथवा किसी घटना का किसी सन्देशवाहक द्वारा वर्णन करते समय प्रयुक्त भाषा से भी की जा सकती है। इसी प्रकार, एक सच्चे इतिहासकार को भी उपयुक्त भाषा का प्रयोग करना चाहिये।

#### : ६ :

### भारतीय जीवन में मुस्लिम योगदान

मामान्य लोग 'भारतीय जीवन और संस्कृति में मुस्लिम योगदान' की प्रायः चर्चा करते रहते हैं। बहुत सारी अन्य पिटी-पिटायी साहित्यिक अभिव्यंजना के समान ही इस कथन को भी यन्त्रवत् दोहराया जाता है। मध्य-कालीन इतिहास अथवा समकालीन राजनीति में 'मुस्लिम योगदान' वाला यह अक्षय-वाक्यखण्ड प्रशंसाई रूप में प्रदिशत करने वाली चर्चा में अथवा लेखों, पुस्तकों में इस भाव से प्रायः प्रस्तुत कर दिया जाता है कि इसके श्रोता अथवा पाठक स्वयं को अत्यन्त लघु और नगण्य समझें, तथा वक्ता के हृदय में अपने विरोधियों को नीचा दिखा सकने में सफलता प्राप्त करने के कारण उल्लास और विजय की भावना व्याप्त हो।

इसके विपरीत, यह बात तो उलटी ही होनी चाहिये अर्थात् मुस्लिम योगदान—यदि इसे यह कहकर पुकारा जा सकता हो—न केवल भारत के नाम को ही शर्मिन्दा और कलंकित कर चुका है, अपितु सम्पूर्ण मानवता को ही इसने प्रताड़ित किया है—हार्दिक ब्यथा पहुँचायी है। यह इस तथ्य का एक अन्य पक्ष और उदाहरण है कि विदेशी शक्तियों की १,१०० वर्षीय दीर्घावधिक पराधीनता में भारतीय इतिहास किस प्रकार पूरी तरह उलट-पुलट दिया गया है। यह इस तथ्य को भी दर्शाता है कि किसी अपकृष्ट, तुच्छ वस्तु को किस प्रकार उत्कृष्ट, श्रेष्ठ वस्तु के रूप में प्रस्तुत किया जा रहा है।

इसके महत्त्व और सातत्य के कारण, आइए, हम इस 'मुस्लिम योगदान' के रूढ़िवादी सँद्धान्तिक दावे की तनिक सूक्ष्म समीक्षा करें।

भीरतीय संस्कृति में 'मुस्लिम योगदान' का यह दावा स्पष्टतः इस तथ्य पर आधारित है कि मुहम्मद-बिन-कासिम से लेकर बहादुरशाह जफ़र तक के १,१०० वर्षीय कालखण्ड में अरबों, तुकों, ईरानियों, अफ़गानों, अबीसीनियनों, इराकियों, कजाकों और उजवेकों ने भारत पर आक्रमण किये थे और णासन किया था।

मुहम्मद-बिन-कासिम, मुहम्मद गजनी, मुहम्मद गोरी, तैमूरलंग, बांबर, नादिरलाह और अहमदणाह अब्दाली जैसे बबंर और अनपढ़ (अथवा नगभग अनपढ़ लोग) घुस-पैठिए और आक्रमणकारी लोग किस प्रकार का योगदान कर सकते थे? क्या भारत को लूटना, इस देश के भवनों को ध्वस्त और बिनष्ट करना, इस देश के मन्दिरों को भ्रष्ट करना और मकबरों व मस्त्रिदों में परिवर्तित करना, यहां की महिलाओं पर बलात्कार करना, अन्य बाहरी देशों में गुलामों के रूप में बेचने के लिए यहां के बालकों और बालकाओं का अपहरण करना, तथा सकड़ों की संख्या में पुरुषों की हत्या करना कोई 'योगदान' या अथवा प्रतिशोध, वैर-साधन? भारतीय महिनाओं ने लगभग प्रत्येक आक्रमण के समय 'जौहर' क्यों किया? क्या यह केवल मजाक ही या?

ये सभी आक्रमणकारी अवांछनीय और विना बुलाए मेहमान थे, जिनको हिन्दू लोग खदेडकर टाहर कर देना चाहते थे।

बाइए, हम अपने साधारण नागरिक जीवन से ही एक उदाहरण लें।
क्या यह तर्क दिया जा सकता है कि किन्हीं डाकुओं का एक दल किसी
सुगठित परिवार अथवा ग्राम के शान्तिमय जीवन पर आक्रमण करके उनकी
समस्त धन-दोलत को लूटकर, पुरुष-वर्ग को भीषण यातनाएँ देकर, महिलावर्ग का शीनभग करके, लड़कियों का अपहरण करके, लड़कों को अन्यत्र
युनामों के रूप में बेचकर और मार्वजनिक नर-हत्याकाण्ड करके उनके नागरिक डीवन में कोई बहुमूल्य योगदान करता है ? क्या ऐसे दल को कोसा
बाता है, किसी न्यायालय में उसपर भीषण अभियोग का आरोप लगाकर
मासला बनाया जाता है और उसे दण्ड दिया जाता है, अथवा हताहतों—
जिल् उसको परिवार अथवा ग्राम की ओर से एक प्रशस्ति-पत्र और सम्मान-

उपर्वेशत दृष्टाना से पह पूरी तरह स्पष्ट हो जाना चाहिये कि गुण्डों,

लुटेरों और बर्बर अत्याचारियों के झुण्ड-के-झुण्ड नियुक्त करके, हथियारों से लैस होकर दारुण यातनाओं की विधि से भारत में अपना प्रवेश निश्चित करने वाले वाहरी देशों के मुस्लिम आक्रमणकारी भारत में कभी भी पसन्द नहीं किए गये थे। उन्होंने भारत को हर प्रकार से ध्वस्त, विनष्ट किया और इसे झुगी-झोपड़ियों की घनी वस्तियों, कच्ची-पक्की, टूटी-फूटी गन्दी मईयों के मुहल्लों, दरार वाले ध्वंसावशेषों और भीषण, नितान्त दरिद्रता का देश बना दिया। मुस्लिम तिथिवृत्त-लेखक अलबरूनी ने, जो आक्रमणकारी मुहम्मद गजनी के साथ-साथ भारत आया था, स्वयं विल्कुल स्पष्ट गब्दों में कहा है कि मुहम्मद गजनी ने हिन्दुओं का जीवन क्षार-क्षार कर दिया था और इसे हवा में उड़ा दिया था।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

भारत ने इन घुसपैठियों और आक्रमणकारियों का कभी अभिनन्दन नहीं किया। इन कूर दानवों के कूरतम जघन्य अपराधों, अत्याचारों से मुक्ति के लिए भारत सदैव हृदय से प्रार्थना करता रहा। इसीलिए, यदा-कदा उत्पन्न होकर भारत-माता का संकट-मोचन करने के लिए यत्नशील राणाप्रताप अथवा शिवाजी को भारतीय लोग ईश्वर-प्रेषित और संरक्षण देने वाला महामानव मानते रहे।

यहाँ तक तो आक्रमणकारियों से सम्बन्धित बात रही।

फिर यह तकं दिया जाता है कि चूंकि इन बाह्य आक्रमणकारियों की एक बहुत बड़ी संख्या अपनी सन्तानों, अपने जी-हुजूरों और इस्लाम में धमं-परिवर्तित हिन्दुओं को भारत में ही बसने के लिए छोड़ गयी थी, इसलिए कम-से-कम उनको तो इस बात का श्रेय दिया ही जाना चाहिये कि उन्होंने तो भारतीय संस्कृति में कुछ 'योगदान' अवश्य ही किया था। किन्तु यह दावा भी अयुक्तियुक्त, अनुचित है।

जैसाकि अभिलिखित इतिहास से अति स्पष्ट है, मुस्लिम स्वामियों और उनके विदेशी दरवारियों और सैनिकों के वग ने कभी भी स्वयं को भारतीय नहीं माना। वे स्वयं को सगवं ईरानी, तुर्की, अरबी, कजकी, उजवेकी, अफ़गानी और अबीसीनियनी तथा भारत में जन्मे अथवा धर्म-परिवर्तित मुस्लिमों को भी 'हिन्दुस्तानी' के तिरस्कार-सूचक नाम से सम्बोधित करते रहे। इस प्रकार, यद्यपि शारीरिक रूप से वे भारत में Y=

XAT.COM

निवास करने लगे थे, तथापि मानसिक रूप से वे भारत को लूटने और निधंन बनाने की शपथ खाए रहे। उन्होंने अपना धन भारत से बाहर भेजा, स्वयं अपने ही देशों में शादियां की, और धार्मिक यात्रा के लिए भारत के बाहर ही गये। उन्होंने, भारत में उन हत्यारों को सन्तों की पदवी दे दी जो भारत की जनता के लिए भीषण आतंक थे। यह देखने के लिए, कि क्या भारत में बस जाने माल-से स्वतः ही सम्मानित नागरिकता सुनिश्चित हो जाती है, हम नागरिक जीवन से ही एक दृष्टान्त लें। कल्पना कीजिए कि डाकुओं का एक दल किसी दूरस्य स्थान से एक ग्राम पर डाका मारने और उस ग्राम की धन-दौलत नूटकर अपने मूल-स्थान तक ले जाने की अपेक्षा यह सुरक्षात्मक और मुविधाजनक समझता है कि उसी ग्राम में निवास किया जाय और पास मे ही अपनी गहित कार्यवाहियाँ जारी रखी जाएँ। क्या ऐसे दस्यु-दल को ग्राम की जनसंख्या में एक बहुमूल्य और श्रीवृद्धिकारी जन-वृद्धि समझा जाएगा, और क्या इस वर्ग को ग्रामीण नागरिक-संघ की ओर से सम्मानित कर प्रशस्ति-पत्र दिया जाएगा ?

इस विश्लेषण से मुस्पष्ट हो जाना चाहिये कि मापदण्ड शारीरिक निवासन न होकर, आचरण ही है। जब कुतुबुद्दीन ऐबक (सन् १२०६ ई०) से नेकर बहादुरशाह जफर (सन् १८५= ई०) तक के सभी मध्यकालीन मुस्तिम स्वामी-गण भारतीयों की अत्यधिक, विपुल बहुसंख्या को नीच, पापात्मा ही समझते रहे, जिनकी गीओं को काटना जारी रखना, मन्दिरों को ध्वस्त करना और सम्पत्ति को लूटना अनिवार्यतः आवश्यक था, तब उनको माव इसीलिए तो भारतीय नहीं समझा जा सकता कि वे भारत में बस गये थे। सबसे महत्त्वपूर्ण प्रश्न यह है कि वे भारत में बसे किस उद्देश्य से थे ? इस सम्बन्ध में यह भी ध्यान में रहना चाहिये कि शक और हूण नोग भी तो आक्रमणकारियों के रूप में ही भारत में आये थे, किन्तु वे भार-तीयों के साथ इतनी पूर्णता से आत्मसात हो गये थे कि आज भारत में कोई भी शक अथवा हुण नहीं है। इसके विपरीत, मध्यकालीन मुस्लिम लोग विदेशी ही बने रहे।

भारत में मुस्तिम राज्य की लगभग समाप्ति तक ही मुस्लिम स्वामी-गण, उनके दरबारी लोग और इस्लाम में धर्म-परिवर्तित व्यक्तियों ने स्वयं को भारतीय बनाना तो दूर रहा, अपनी वेशभूषा, ढंग, नाम, धर्म, लिपि, भाषा, वाणी और दिव्दकोण का विदेशी रूप बनाए रखने का प्रत्येक प्रयत्न किया-विदेशियों के रूप में अपना पृथक् अस्तित्व बनाये रखने के लिए द्वेष-भाव की भी रक्षा करते रहे। यह बाह्य-देशीय भाव इतना गहरा पैठ गया कि यह दृष्टिकोण आज भी जारी है। इस भावना से, भारत में इस्लाम धमं समाप्त होकर, भारत पर अरब-ईरानी-तुर्की आधिपत्य की राजनीति बन गया। उनकी यह पृथकतावादी वृत्ति प्रखर रूप में अपने ही यूग तक चलती रही है। इसी का विशिष्ट उदाहरण हमारे सम्मुख उस समय प्रस्तुत हुआ था जब अपने पृथक् निवासस्थान के रूप में पाकिस्तान के नाम पर सन् १६४७ ई० में भारत के दो टुकड़े कर देने की मांग की थी। हाँ, इसे अवश्य ही भारत में इस्लाम द्वारा अरेबिया, ईरान और तुर्की के प्रति 'योगदान' कहा जा सकता है, तथापि यह भारत की कु-सेवा ही है।

हिन्दुस्थान की जनता और संस्कृति को प्रेम करने की तो बात ही दूर है, मध्यकालीन मुस्लिम शासक-वर्ग हिन्दुओं के प्रति घोर घृणा का भाव बनाये रहे। इस बात का दिग्दर्शन सैकड़ों मध्यकालीन मुस्लिम तिथिवृत्तों में से लगभग प्रत्येक में इस तथ्य द्वारा किया गया है कि उनमें से किसी एक में भी भारत की जनता को उनके विशिष्ट नाम से नहीं पुकारा गया है। मध्यकालीन मुस्लिम तिथिव तों में हिन्दुओं को "लुच्चे, चोर, डाक्, लुटेरे, ठग, गुलाम, वेश्या, नर्तकियाँ और काफिर" जैसे सर्वाधिक निकृष्ट, अवमान-पूर्ण और अभद्र सम्बोधनों से पुकारा गया है। पाठ्यक्रमगत पाठ्य-पुस्तकों जिन लोगों ने लिखी हैं, उन अधिकाधिक इतिहास-लेखकों ने इस तथ्य को जनता से छिपाकर रखा है, उसे उजागर नहीं किया है। क्या किसी आहत —शिकार देश के निवासियों में से अधिकांश को सम्बोधित इस प्रकार के निकृष्ट अपशब्द उस देश की संस्कृति में 'योगदान' हैं ?

तीसरी बात यह है कि "इस्लाम स्वीकार करो अथवा भीषण यातनाओं द्वारा मरने को तैयार रहो" के आतंक से बचने के मूल्य के रूप में हिन्दुओं से धन एठने के लिए लगाया गया द्वेषजनक, क्रोधोत्पादक जिया-कर ही क्या इस्लाम द्वारा भारतीय संस्कृति के प्रति महान् योगदान कहा जा सकता है ? इसके विपरीत, यह तो एक अनिवायंतः लगाया, ऐठा जा रहा ऐसा कर

था जो हिन्दुओं पर ठँसा गया था और जिसे भारतीय संस्कृति पर आरोपित जोक-सद्श विदेशी कलम को सीचने के लिए उपयोग में लाया गया था।

XAT.COM

20

चौथी बात यह है कि मुस्लिम शासनावधि में हिन्दुओं को एक रंगीन पैवन्द लगाना पडता था ताकि उनको मिलते समय कोई भी मुस्लिम उनका स्वागत न करे, उनकी शुभकामना न कर सके और न ही सामान्य शिष्टा-चार निभा सके। क्या इसकी भारतीय संस्कृति के प्रति मुस्लिम योगदान कहकर पुकारा जा सकता है ? दूसरे शब्दों में, एक व्यक्ति द्वारा दूसरे व्यक्ति के प्रति किए जाने वाले सामान्य शिष्टाचार से भी एक हिन्दू को विचत रखना तो स्वयं संस्कृति का अस्वीकरण था। मुस्लिम शासन के समय हिन्दू व्यक्ति को कृत्ता अथवा सुअर के समान (हेय) समझा जाता

कई बार इस बात पर जोर दिया जाता है कि यदि कुछ और नहीं भी हुआ, तो भव्य मकवरों, किलों, मस्जिदों, राजमहलों, पुलों और नहरों का निर्माण करके तो मुस्लिमों ने, कम-से-कम, भारत में महान् स्थापत्यकला में योगदान किया है। यह बात भी निराधार है क्योंकि मुस्लिमों ने मध्यकालीन युगों में, भारत में एक भी मकबरा अथवा मस्जिद नहीं बनाया। सभी मध्य-कालीन मकबरे, मस्जिदें, किले, राजमहल, पूल और सड़के जिनका निर्माण-श्रेय इस या उस मुलतान अथवा दरवारी को झुठे, असत्य ही दिया जाता है, अपहृत, बलात्-अधिगृहीत हिन्दू-संरचनाएँ हैं जिनको मुस्लिम उपयोग में ने लिया गया है।

दूसरी ओर, मुस्लिमों ने तो नदीघाटों, नहरीं, पुलीं, राजमहलीं, मन्दिरों, भवनों और किलों जैसी भव्य हिन्दू-संरचनाओं को बहुत बड़ी संख्या में नष्ट किया है। विनष्ट होने से जो कुछ निर्माण बच सके, उनका उन्होंने मकबरों और मस्जिदों के रूप में दुरुपयोग कर लिया। कुछ अन्य भयावह, इधर-उधर खण्ड-विखण्ड ध्वसावशेषों और मलवों के ढेरों के रूप में आज भी दिखायी पड़ जाते हैं।

यहाँ हम पुनः देखते हैं कि इतिहास को किस प्रकार पूरी तरह उलट-पुलट दिया गया है, गयोंकि भारत में कुछ भी निर्माण करना तो दूर रहा मुस्लिमों ने या तो भवनों को पूरी तरह ध्वस्त कर दिया अथवा हिन्दू-भवनों

को हड़प कर लिया और विद्रूपण, भ्रष्ट-कमं और विनाशन द्वारा उनको तोड़ा-फोड़ा या विकृत कर दिया, तथा झुठे निर्माण का दावा कर दिया। मध्यकालीन भवनों और ऐतिहासिक स्थलों के प्रत्येक दर्शनार्थी को एक अति महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त स्मरण रखना चाहिए कि "निर्माण-कार्य सर्व हिन्दू का है, जबिक विनाश-कार्य पूरी तरह मुस्लिम" है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

यदि यह विश्वास किया जाता है कि भारतीय संस्कृति में किया गया मुस्लिम योगदान नृत्य और संगीत के क्षेत्र में है, तो यह दावा भी, यह विचार भी निराधार, आधारहीन है। हिन्दू परम्परा में तो नृत्य और संगीत अति पवित्र धार्मिक कलाएँ थीं। मुस्लिम शासन-काल में इनको वेश्यालय और दरबारी मदिरापान तक घसीट कर ले आया गया। अतः, यदि कुछ हुआ तो वह यह कि नृत्य और संगीत दूषित होकर अवमूल्यन की इतनी पंकिला-वस्था को, हीन स्थिति को प्राप्त हो गये थे कि आज भी प्रत्येक गृहस्थ व्यक्ति अपनी पुतियों और बहिनों को, अथवा स्वयं बालकों तक को नृत्य और संगीत सीखने के लिए भेजने से आशंकित होता है। संगीत के क्षेत्र में 'मुस्लिम योगदान' के रूप में प्रमाण प्रस्तुत करने के लिए पूरी सम्भावना है कि लोग उन मुस्लिमों की विपुल संख्या की ओर इंगित कर देंगे जो अच्छे संगीतज्ञ माने जाते हैं। ऐसा दावा करने वाले लोग प्रायः भूल जाते हैं कि सर्वप्रथम बात तो यह है कि ये संगीतज्ञ जिन राग-रागनियों का गायन करते हैं वे सभी अविस्मरणीय हिन्दु-मूल और प्राचीनकाल की है। दूसरी बात यह है कि संगीतज्ञों में मुस्लिमों की संख्या तुलनात्मक रूप में अधिक इस कारण-वश है कि उन संगीतज्ञों के पूर्वजों को भारत में मुस्लिमों के शासन काल में दरबार का संरक्षण प्राप्त था और उन लोगों को पानोत्सव के समय दरवारी रंगरेलियों के माथ-साथ वाद्य अथवा गायन करना पडता था। तीसरी बात यह है कि वे तथाकथिल मुस्लिम संगीतज भी मुस्लिम भेष में हिन्दू धर्म-परिवर्तित व्यक्ति ही है। इसलिए, संगीत में भी मध्यकालीन मुस्लिम स्पर्श ने इन पविव और अतिविकसित भारतीय कलाओं को निम्न-स्तरीय बना दिया। चौधी वात यह है कि प्राचीन भारत में संगीत के गुरु सन्तों की भांति जीवन-थापन करते थे। मध्यकालीन मुस्लिम-शासन में उन्हीं लोगों को अधीपतित व्यक्ति बना दिया गया।

XAT,COM

लोग कई बार मुगल-उद्यानों की चर्चा भी करते हैं। स्वयं इस शब्दा-बनी का निहितामें है कि मुग़लों से पूर्व की अन्य मुस्लिम जातियों में से किमी को भी उद्यान-शास्त्र का कोई ज्ञान नहीं था। यदि, इसके विपरीत यह माना जाता है कि मुहम्मद-बिन-कासिम से प्रारम्भ करके जितने भी मुस्लिम शासक आक्रमणकारी हुए वे सबके सब उद्यानों के शीक़ीन थे, तो 'मुगल-उद्यान' नाम की यह शब्दावली भ्रमजाल है। उपयुक्त नामावली 'इस्लामी उद्यान', अथवा 'मुस्लिम उद्यान' होगी । 'मुगल-उद्यान' किसी भी प्रकार नहीं। यहाँ, यह अनुभूति अवश्य साथ रहनी चाहिए कि सभी मुस्लिम आक्रमणकारी उन शुष्क, रेतीले स्थानों से आये थे जहाँ पीने का एक गिलास पानी नेने के लिए भी जलते-भूनते, रेगिस्तानी प्रदेश में मीलों तक चलना पड़ता था। क्या ऐसे व्यक्ति उद्यान लगा सकते थे ? दूसरी बात यह है कि अब यह सिद्ध किया जा चुका है कि कश्मीर में निशात और शालीमार से नेकर गुलवर्ग, बीजापुर और बीदर-स्थित सभी ऐतिहासिक-स्थल अपहृत हिन्दु-संरचनाएँ है जिनका निर्माण-श्रेय झुठे ही इस या उस मुस्तिम सुलतान अववा दरवारी व्यक्ति को दे दिया गया है। यदि वे भवन हिन्दू भवन हैं, हिन्दू-मुलक है तो स्वतः यह निष्कर्ष निकलता है कि उनके सामने लगे, बने हुए उद्यान भी हिन्दू ही हैं, भारतीय उद्यान हैं, मुग़ल अथवा मुस्लिम उद्यान नहीं है। इस प्रकार, हम देखते हैं कि मुस्लिमों को उद्यानों का श्रेय देने में भी इतिहास पूरी तरह उथल-पुथल हो गया है। इस तथ्य का एक अत्यन्त नेबोन्मेषकारी, विशिष्ट दृष्टान्त शाहजहाँ के सरकारी रोजनामचे "बादशाह-नामा" के भाग-1 के पृष्ठ ४०३ पर उपलब्ध होता है जहाँ उसने स्वीकार किया है कि ताजमहल राजा मानसिंह का भवन है, जिसको जब मुमताज को दफ्ताने के लिए अपने अधिकार में लिया, तब वह एक अत्यन्त भव्य, मुरम्य, हर-भर उद्यान में बना हुआ था।

आधुनिक युग का विचार करते हुए हम देखते ही हैं कि कश्मीर अपनी मुस्लिम-बहुसंस्था के कारण एक समस्या वाला राज्य वन गया है। मुस्लिम बहुमंख्या के कारण ही पूर्वी बंगाल और पश्चिमी पंजाब भारत से पृथक् कर दिये गये ये। अनीगढ् मुस्लिम विश्वविद्यालय अधिक पृथक्तावादी आन्दो-लना को जन्म देने वाले स्थान के रूप में जात ही है।

यह कहना, कि भारत पर मुस्लिम आक्रमणों ने भारतीय, हिन्दू जीवन और संस्कृति में महान् योगदान किया है-जिसके लिए हिन्दुओं को आभारी, कृतज्ञ होना चाहिए, ऐसा ही है जैसा यह कहना कि रूस पर आक-मण करके नेपोलियन और हिटलर ने भी सोवियत जीवन को समृद्ध करने की उत्कण्ठा ही प्रकट की थी। यह विचार-प्रणाली स्पष्ट रूप में बेहदगी ही है। यदि आक्रमणकारियों और लुटेरों को उनके शिकार देशों की संस्कृतियों में योगदान करने वाला ही समझा जाना है, तब तो नेपोलियन और हिटलर की आक्रमण सम्बन्धी योजनाओं को विफल कर देने के लिए इतिहास को ग्रेट ब्रिटेन और रूस की तीव्र भत्संना और निन्दा अवश्य ही करनी चाहिए।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

न केवल भारत में, अपितु स्वयं अरेबिया में भी - जहां इस्लाम ने सर्व-प्रथम अपना सिर ऊपर उठाया था - इस्लाम और संस्कृति एक-दूसरे के विपरीत अर्थवोधक सिद्ध हुए हैं। जहाँ कहीं इस्लाम की पैठ हुई, वहीं उसने स्थानीय लोगों को विवश किया कि वे अपनी प्राचीन संस्कृति से घृणा करने लगें और उसे भुला दें। इस प्रकार, अरेबियन इतिहास भी इन शब्दों से प्रारम्भ होता है कि इस्लाम के आविर्भाव से पूर्व अरेबिया ऐसा देश था जो संक्षोभ, परेशानी में खोया हुआ था। इसी प्रकार, ईरानी, तुर्की, अफ़गानी, मिस्रवासी, अलजीरियाई और मोरक्कोवासी तथा मशाल व तलबार के बल पर इस्लाम में धर्म-परिवर्तित होने वाले लाखों लोगों को अपनी प्राचीन संस्कृति के प्रति इतना लिजित होने पर विवश कर दिया गया है कि वे उनको स्मृति और इतिहास से समूल नष्ट करने पर बाध्य हो गये हैं और कहने लगे हैं कि इस्लाम से पूर्व विश्व में सर्वत अन्धकार-ही-अन्धकार था। क्या वह प्रणाली, जो आतंक और यातनाओं द्वारा धर्म-परिवर्तन मान पर ही जीवित रही है, 'संस्कृति' शब्द पर अपना कोई दावा प्रस्तुत कर सकती है ?

इन सभी तथ्यों पर विचार करने के उपरान्त भारत में किसी भी प्रकार के 'मुस्लिम योगदान' की चर्चा करना इतिहास-विरोधी बात है। ऐसा नहीं है कि उसका कोई प्रभाव नहीं हुआ है। एक तूफ़ानी मुस्लिम छाप पड़ी है, किन्तु इसे निश्चित रूप में योगदान तो नहीं कहा जा सकता। इसका दुष्परिणाम भारत की उच्च नैतिकता और अनुशासन का विनाश, और नितान्त आधिक-दारिद्रय हुआ है। इस प्रभाव ने भारतीय जीवन का सर्व-

नाश कर दिया है और भारत की प्रतिभा व चरित्र को इतना परिवर्तित कर दिया है कि यह अपने वैदिक और संस्कृत मूलाधार से पृथक् हो गया है, तथा इधर-उधर भटकता हुआ मक्का व मदीना की ओर आधा रास्ता तथ कर चुका है।

भारत, इस मध्यकालीन मुस्लिम योगदान के बिना, अधिक उन्नत और मुखी, सुदृढ़ और संयुक्त-संगठित रहा होता। यदि कहा ही जा सकता हो तो यह 'योगदान' अनिच्छुक, प्रतिवादी और प्रति अतिरोधी भारत पर घोषा, रोषा और मढ़ दिया गया था। इस प्रकार, यह अनावश्यक और अप्रय-अवांछनीय था। भारत इसके बिना भी अपना काम चला सकता था, और इसका कुप्रभाव दूर करने के लिए भारत को अनेक वर्षों तक अथक परिश्रम करना पड़ेगा।

#### : 9:

I WANTED STREET THE WHOLE THE PERSON SHEETINGS IN COLUMN 2019 FOR THE PERSON SHEETINGS AND ADDRESS OF THE PERSON SHEETINGS AND ADDRESS OF

### पुरातत्त्वीय अभिलेख किस प्रकार बनावटी रूप में प्रस्तुत किये गये हैं

विश्व की सरकारों, पुरातत्त्वीय कर्मचारियों, इतिहास के अध्येताओं-छात्रों और सामान्य जनता को सामान्य रूप से यह ज्ञात प्रतीत नहीं होता कि भारत के पुरातत्त्वीय अभिलेख अनेक प्रकार से बनावटी रूप में, असत्य रूप में, गढकर तैयार किए गये हैं।

उपर्युक्त तथ्य को 'भारतीय इतिहास पुनर्लेखन संस्थान' द्वारा प्रका-शित उन पुस्तकों में पर्याप्त रूप से चरितार्थ किया गया है जिनमें सिद्ध किया है कि ताजमहल को शाहजहां ने नहीं बनवाया था, फतहपुर सीकरी की स्थापना अकबर ने नहीं की थी, और आगरे का लालकिला भी उसके द्वारा नहीं बनवाया गया था। इस प्रकार, लगभग प्रत्येक मध्यकालीन ऐति-हासिक भवन, पुल अथवा नहर का झूठा, असत्य निर्माण-श्रेय विदेशी मुस्लिमों को दे दिया गया है, यद्यपि तथ्य यह है कि इनमें से प्रत्येक वस्तु का निर्माण, शताब्दियों पूर्व ही भारत के हिन्दू शासकों द्वारा कर दिया गया था।

इस प्रकार के असत्य, बनावटी प्रस्तुतीकरण का मूल कारण भारत की १२०० वर्षीय दीर्घकालीन दासता है जिसमें उसके विदेशी शासकों ने भारतीय पुरातत्त्व का सर्वनाश कर दिया है, उसके साथ मनमाना खिलवाड़ किया है।

भारत में १६वीं शताब्दी में ब्रिटिश शासन की स्थापना होने से पूर्व 'पुरातत्त्व विभाग' नाम की कोई वस्तु नहीं थी। भारत में ब्रिटिश शासन से पूर्व हुए दीर्घकालीन विदेशी मुस्लिम शासन में हिन्दू-भवनों को बलात्-ग्रहण करने और उन्हीं को मस्जिदों व मकबरों के रूप में दुरुपयोग करने की XAT.COM

एक तम्बी अकवनीय कहानी थी। इसलिए, भारत में जब ब्रिटिश सत्ता णासनारूड हुई, तब सभी ऐतिहासिक भवन बहुत पहले ही मकबरों और मस्जिदों में परिवर्तित होकर ऐरा-गैरा नत्थू खैरा, तुच्छ मुस्लिमों के आधि-पत्य और बब्जे में थे। जब ब्रिटिश लोगों ने भारत में सर्वप्रथम पुरातत्त्व विभाग की स्थापना की, तब उन्होंने मूढ़तावश सभी स्थानों पर विद्यमान ऐसे ही मुस्लिमों से परामणं किया और उनकी बतायी हुई सभी मनगढ़न्त, असत्य वातों को अंकित कर लिया। ऐसी ही झूठी वातें भारत सरकार के सम्मानित पुरातत्त्व विभाग का मूल केन्द्र-भाग बन चकी हैं।

इन भवनों पर स्वामित्व अथवा कब्जा किए हुए मुस्लिम लोग उन भवनों के मुस्लिम-पूर्व वास्तविक मूलोद्गम अथवा स्वामित्व पर सच्चा प्रकाश डालने में रुचि नहीं रखते थे क्योंकि उनको आशंका थी कि यदि उन्होंने किसी भी भवन के मुलोद्गम के रूप में हिन्दू-मूलोद्गम स्वीकार कर लिया या उसकी चर्चा कर ली, तो उनका उस भवन पर से अधिकार-स्वामित्व या कब्जा छीन लिया जाएगा।

कुछ माता में उनका धर्मोन्मादपूर्ण इस्लामी उग्रवाद भी उनको इस बात से रोकता रहा कि वे उन विजित अथवा अपहृत भवनों का निर्माण-श्रेय इनके पूर्वकालिक हिन्दू स्वामियों को दें।

यह भी सम्भावना हो सकती है कि उन स्थानों पर विद्यमान वे मुस्लिम लोग इतने अशिक्षित और अज्ञानी थे कि उन्हें स्वयं ही इस तथ्य की कोई जानकारी नहीं भी कि उन भवनों का कोई पूर्वकालिक मुस्लिम-पूर्व इतिहास भी या।

एक अन्य संभावना यह भी है कि किसी भवन के बारे में बार-बार यह कहने ने, कि वह किसी का मकवरा अथवा मस्जिद है, स्वतः यह प्रपंच प्रचलित हो गया हो कि इस भवन का मूल-निर्माण ही उसी प्रयोजन से हुआ हो। तथ्य रूप में तो उनका आणय यह होना चाहिए था और ब्रिटिश पुरातल्बीय कर्मचारियों को जो कुछ अनुभव करना चाहिए था वह यह था कि हिन्दुओं से छीन नेते के बाद उन भवनों को मकत्वरों और मस्जिदों के कप में उपयोग में लाया गया था। इस प्रकार, उदाहरण के लिए, दर्शक आज जिन भवनों को अकबर के, अथवा सफदरजग के, अथवा हुमायूँ के मकबरे के रूप में देखता है, उनका भाव-द्योतन मात्र इतना ही हो सकता है कि (यदि सचमुच ही वहाँ कुछ है तो) वहाँ पर वे विशिष्ट व्यक्ति दफ़नाए पड़े हैं। किन्तु यह कल्पना करना कि वे राजभवनों के सदश विशाल, भव्य भवन उनके दफनाने के स्थानों के स्मारकों के रूप में बनाए गये थे, घोर ऐतिहासिक और पुरातत्त्वीय भूल है। वे भवन तो बहुत पहले से विद्यमान थे। विदेशी मुस्लिम विजेतागण उन विजित भवनों में निवास करते रहे और कदाचित् वहीं दफ़ना दिये गये। उन विशाल, भव्य भवनों में इनका दफ़नाया जाना भी सन्दिग्ध है। यह भी हो सकता है कि उन भव्य भवनों के भीतर बनी हुई सभी अथवा अधिकांश कर्वे झूठी, जाली हैं और वे मात इसी मन्तव्य से बनायी गयी है कि बिना एक भी रक्षक नियुक्त किये ही उन भवनों पर इस्लाम के उपयोगार्थ उनका कब्जा बना ही रहे।

'विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

यह घोर पुरातत्त्वीय असत्यता, झुठ किस प्रकार की गई—में इस वात के कुछ उदाहरण प्रस्तुत करना चाहता हूँ। ब्रिटिश सरकार ने जब भारत में पुरातत्त्व विभाग की स्थापना करनी शुरू कर दी, तब उन्होंने देखा कि ऐतिहासिक भवनों में से अधिकांश भवन मुस्लिम आधिपत्य और कब्ते में थे। अपने बिखण्डित साम्राज्य की विरही स्मृतियों को सँजोए हुए उन मुस्लिमों को इसी बात से पर्याप्त सन्तोष था कि कम-से-कम सभी भवनों को पूर्वकालिक मुस्लिम शासकों द्वारा बनाया हुआ ही घोषित कर दिया जाये। ब्रिटिश कर्म चारी अज्ञानवश इस छल-कपट का शिकार हो गए और इसके कारण उन्होंने एक कृतिम, जाली पुरातत्त्वीय अभिलेख का केन्द्र-विन्दु रख डाला । प्रत्येक वस्तु को भूतपूर्व मुस्लिम शासकों, दरवारियों, और ऐरा-गरा नत्यू खरा से सम्बन्धित करने की उस अनुचित शीघ्रता में उन लोगों ने सत्य की ओर तनिक भी ध्यान नहीं दिया।

इसीलिए विन्सेंट स्मिथ ने 'अकबर-महान् मुगल' नामक अपनी पुस्तक में ठीक ही शिकायत की है कि अमरकोट किले के पास, सिन्ध प्रान्त में जिस स्थान पर पुरातत्त्वीय सूचना-पट यह बताते हुए नगा है कि यहाँ पर अकवर का जन्म हुआ था, वह स्थान सही नहीं है।

इसी प्रकार पंजाब में कलानौर नामक स्थान पर कुछ हिन्दू ध्वंसावशेष हैं, जहाँ पर पुरातत्त्व विभाग की ओर से शिनाब्त के बाद यह सूचना-पट लगाया गया है कि यह वह स्थान है जहाँ पर १३वर्षीय किशोर अकबर को बादशाह घोषित किया गया था। यही वह स्थान है जहाँ अकबर को उसके पिता बादशाह हुमायूँ की मृत्यु का समाचार उस समय सुनाया गया था जब १३वर्षीय अकबर वहाँ पड़ाव डाले पड़ा था। हमें इस बात से कोई झगड़ा नहीं है। किन्तु इसके बाद की तारीख के कुछ मुस्लिम तिथिवृत्तों में और पुरातत्त्वीय अभिलेखों में कुछ और भी दावा किया जाता है। वे यह कहते प्रतीत होते हैं कि अकबर को उस स्थान पर मुगलों द्वारा निमित भवन में राजमुकुट पहनाया गया था, और आज जो ध्वंसावशेष वहाँ दिखायी देते हैं, वे उन्हीं मुगल-भवनों के हैं। यह घोर असत्य और भ्रामक धारणा है।

बकार, जो उस समय बालक ही था, उस स्थान पर किस प्रकार एक बिज्ञाल भवन निर्माण करा सकता था? उसका पिता भी वहाँ कोई भवन नहीं बनवा सकता था क्योंकि एक अन्य घ्मण्डी मुस्लिम सरदार शेरणाह हारा देश से बाहर खदेड़ दिये जाने के कारण, देश से बाहर १५ वर्ष तक रहने के बाद वह भारत में लौटा था। इसलिए, यदि कलानीर में निर्दिष्ट स्थान पर ही अकबर की ताजपोसी हुई थी, तो उसका अर्थ यह है कि वह उस समय एक पूर्वकालिक हिन्दू भवन में पड़ाव डाले हुए था जो पूरी तरह अथवा आंशिक रूप में बारम्बार होने वाले मुस्लिम आक्रमणों के समय नष्ट हो गया था। कलानीर के उस स्थल के बारे में हमारे पुरातत्त्वीय अभिलेख में इस गृद्धि की आवश्यकता है।

भारत में पुरातत्त्वीय निश्चित पहचान किस प्रकार जाली रूप में की गई है, इसका तीसरा विशिष्ट उल्लेख मोहम्मद गवन की कब के रूप में मिलता है जो बीदर में है। मोहम्मद गवन एक घुमक्कड़ और खोजी व्यक्ति या जो वे-मतलव घुमता हुआ चौदहवीं शताब्दी में पश्चिमी एशिया के मुम्लिम देशों से भारत में आ पहुँचा था। वह एक वहमनी सुलतान का बजार हो गया किन्तु एक बहुत थोड़ी अनिश्चित अवधि मात्र के लिए ही। कुलतान के आदेशानुसार की गयी जिसका मोहम्मद गवन वजीर था। सामान्यतः जो व्यक्ति धासक सुलतान की नवरों से गिर जाता था, उसकी सामान्यतः जो व्यक्ति धासक सुलतान की नवरों से गिर जाता था, उसकी

नियमित रूप से दफ़नाया भी नहीं जाता था। ऐसे शिकार व्यक्ति के भरीर के ट्कड़े-ट्कड़े कर दिये जाते थे और उन बोटियों को चीलों और कूलों के खाने के लिए फैंक दिया जाता था। मोहम्मद गवन का अन्त इससे कुछ अच्छा नहीं हो सकता था। यह बात इस तथ्य से भी स्पष्ट थी कि सन् १६४५ ई० तक उसकी कब्र पहचानी नहीं जा सकी थी। फिर, अचानक कोई मुस्लिम उग्रवादी पुरातत्त्वीय कर्मचारी काम में जुट पड़ा, बीदर गया और वहाँ सड़क के किनारे बनी हुई असंख्य, नगण्य, अनाम कब्रों में से एक को मोहम्मद गवन की कब घोषित कर आया। उस समय से ही सभी प्रकार के अन्वेषक जबदंस्ती उस कब को मोहम्मद गवन की कब के रूप में उल्लेख करने लगे क्योंकि अब उसपर सरकारी छाप और मान्यता उपलब्ध हो गयी थी। किन्तु अन्वेपकों को ऐसे पुरातत्त्वीय आदेश अन्धाधुन्ध मान्य नहीं कर लेने चाहिए । उनको चाहिए कि वे प्रत्येक ऐतिहासिक स्थल के बारे में प्रश्न करें और उस स्थल की पहचान के बारे में पुनः खोज-बीन करें। इसका कारण यह है कि शीघ्रता में की गई आपा-धापी और, सरकारी सत्ता और पद का दुरुपयोग करते हुए उग्रवादी कर्मचारियों ने सत्य की पूरी तरह नृशंसतापूर्वक हत्या कर दी है। इसके पीछे दो भावनाएँ थीं। सरकारी कमंचारियों के रूप में उनकी इच्छा रही होगी कि सरकारी अभिलेखों में उनका नाम अत्यन्त दक्ष व्यक्तियों के रूप में लिखा जा सके जिन्होंने कोई उपयोगी पहचान का महत्त्वपूर्ण कार्य किया था। अनेक बार, मुस्लिमों के रूप में अपने विनष्ट, विगत भूतकाल के बारे में स्मृतियाँ सजीव कर उग्र-वादी हार्दिक सन्तोष उनको भी प्राप्त हो जाया करता था।

में अब एक अन्य उल्लेखनीय उदाहरण प्रस्तुत करना चाहता हूँ। मुझे बताया गया है कि एक या दो दशक पूर्व एक पुरातत्त्व कर्मचारी के मन में यह विचार आया कि अबुल फ़जल की कब को खोजा जाय, मुनिश्चित किया जाय। अबुल फ़जल तीसरी पीढ़ी के मुगल बादशाह अकबर का दर-बारी और तथाकथित स्वघोषित तिथिवृत्त लेखक था।

इतिहास में उल्लेख है कि सन् १६०२ ई० के अगस्त मास की १२ तारीख़ को नरवर से १०-१२ मील की दूरी पर सराय बरार नामक एक स्थान के आस-पास अबुल फ़जल को घात लगाकर मार डाला गया था और XAT.COM

उसके ट्कडे-ट्कडे कर दिये गये थे। इस प्रकार की निरथंक, अनिश्चित और मुनी-मुनायो बातों से प्रारम्भ करते हुए बह कर्मचारी निर्दिष्ट स्थान पर जा पहुँचा। वहाँ उसने देखा कि एक बहुत बड़े क्षेत्र में बहुत सारी कड़ें इधर-उधर बिसरी पड़ी है। अफ़सरशाही के अनुसार धारणा बनाते हए उसने लगभग बीसियों कबों में से कुछ कबों का एक समूह चुन लिया और यह विचार कर लिया कि उनमें से एक तो अबुल फ़जल की कब्र होगी तथा शेष उसके उन परिचरों की होंगी जो उसके साथ ही उस घात में मारे गये होंने। अगला प्रश्न यह बा कि उन चार या पाँच कवों में से अबुल फ़जल को कर को किस प्रकार पहचाना जीए। यह बहुत सरल प्रतीत हुआ। इन बार या पांच कवा में से एक कब अन्य कवां से कुछ इंच अधिक लम्बी थी। प्रातस्य कमंचारी के लिए वह पर्याप्त और बहुत बड़ी बात थी। महान् अकबर के सम्मानित दरबारी को दफ़नाने के पवित्र स्थान के रूप में इसे तुरन पहचान लिया गया था। पुरातत्त्वीय पंजिकाओं में भी इस तथ्य को इसी प्रकार अंकित कर दिया गया। इसके इदं-गिर्द कमरा बनाने के लिए और बदाबित एक स्वामी रूप में देखभाल करने वाले का वेतन भुगतान करने के लिए कुछ धन-राशि मंजूर कर दी गयी थी। उस समय से इतिहास और पुरावत्व के असावधान विद्यार्थी-गण विवश हो गये हैं कि वे उस स्थान को अबुत फजत की हत्या के रूप में स्थल को शैक्षिक मान्यता दें।

पूरातस्व कमंचारी को इस बात का ज्ञान होना चाहिए था कि वह एक जनमन कार्य करने जा रहा था। इसीके माथ-साथ, अबुल फजल की कब के मम्बन्ध में अनिश्चितता के कारण उसके मन में अनेक सम्बद्ध प्रथन उटने चाहिए थे। सन् १६०२ ई० में अकबर की शक्ति का सितारा सबसे अधिक जनमण रहा था, सर्वाधिक बुलन्द था। अपनी हत्या के समय अबुल अववर के बरवार का एक अति प्रिय व्यक्ति था और उसकी गणना बात सन्ध है तो स्वयं अकबर ने ही उसकी कब की पहचान करने की परवाह क्यों नहीं की रे जन्य कम में तो, यह क्या कारण है कि अकबर ने अपने प्रिय बारों नहीं किया, जबकि मुस्लिम शासकों और दरबारियों की मस्जिदों और मकवरों के विशाल समूहों का निर्माता कहकर आसमान पर चढ़ाया जाता है ? यह छोटा-सा प्रश्न ही इतिहास के विद्याधियों के समक्ष यह तथ्य स्पष्ट कर देने में पर्याप्त समर्थ होना चाहिए कि मुस्लिमों ने अपने मृतक व्यक्तियों के लिए कभी भी विशाल, उत्तृंग मकवरे नहीं बनवाए, और दूसरी बात यह है कि अबुल फ़जल दरवार पर आश्रित एक मामूली आदमी था, जिसके लिए अकवर लेशमात भी परवाह नहीं कर सकता था।

जब अकवर ने स्वयं ही अवुल फ़जल की कब की कोई परवाह नहीं की अयवा उसकी कब की पहचान में वह असमर्थ रहा, तो ४५० वर्षों के बाद, बिना किसी विशिष्ट आधारभूत सामग्री पास में सँजोए, नगण्य क्षेत्र में बिखरी पड़ी सैकड़ों कबों में से अवुल फ़जल की कब को किस प्रकार पहचान सकने की कोई आशा कोई पुरातत्त्व-कर्मचारी कर सकता था?

ये उदाहरण इस बात के लिए पर्याप्त होने चाहिए कि पुरातत्त्व और इतिहास के कमंचारी और विद्यार्थी-गण ऐतिहासिक (मध्यकालीन) स्थलों के सम्बन्ध में पुरातत्त्वीय पहचान की ओर अधिक विशेष ध्यान न दें, उन पर अत्यधिक विश्वास न करें। विभिन्न अन्तः-प्रेरणाओं, मनोभावों के कारण झूठी-सच्ची बातें लिखी गयी हैं। सभी पुरातत्त्वीय अभिलेखों को, अत्यन्त सावधानीपूर्वक संशोधित करने, पुनः देखने-भालने और संकलित करने की आवश्यकता है।

#### विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

मध्यकालीन वास्तुकला हिन्दू है-मुस्लिम नहीं

XAT.COM:

मुस्लिम झासन के ६०० वर्षों में और उसके बाद बिटिश शासनाविध के २०० वर्षों में किये गये प्रचार-कार्य ने बुद्धिजीवियों के दिमागों को इस प्रकार सोसला कर दिया है कि ये लोग भारत के सभी ऐतिहासिक भवनों को इस्लामी बास्तुकला की उत्पत्ति और उसीके नमूने समझने लगे हैं। किसी दीर्षकालिक अवधि में निरन्तर भ्रामक कथनों से होने वाली घोर हानि का यह एक श्रेष्ठ उदाहरण है।

महान् बिटिश वास्तुकला विद् थी ई० वी० हेवेल ने, जो मद्रास और कलकता स्थित वास्तुकला सम्बन्धी विद्यालयों के प्रधानाचार्य थे, उस सर्वकर भूल का पता लगाकर नैक्षिक-संसार की महान् सेवा की थी, जिसने इतिहास, पुरातस्व और वास्तुकला के समस्त संसार को तथा ऐतिहासिक भारतीय भवनों ने दर्शनाथियों को दिग्छमित कर दिया है।

मध्यकालीन वास्तुकला के बारे में श्री हेवेल का मत अन्य लोगों के मत में कितना भिन्न है—इस तथ्य की परख इसी बात से की जा सकती है कि उनकी सम्बन्धित पुस्तक का शीर्षक 'इण्डियन आकिटेक्चर—इट्स गाइकोलांडी, स्ट्रक्चर एवड हिस्ट्री फाम दि फर्स्ट मुहम्मडन इन्वेजन टू दि सेकेट हैं (भारतीय वास्तुकला—प्रथम मुस्लिम आक्रमण से आद्यतन—इसका मनीविज्ञान, आकार-प्रकार और इतिहास) है जबकि उन्हीं स्मारकीं के बारे में किये गये अध्ययन का शीर्षक, श्री परसी ब्राउन ने, 'इस्लामिक आक्रिक्चर' रखा है। बृद्धि परस्पर-विरोधी दो वक्तव्यों में से केवल कि बारत में मध्यकातीन भवनों को मुस्लिम कहने का श्री परसी ब्राउन का विवार श्री है अववा उन भवनों को हिन्दू कहने वाला श्री हेवेल का

विचार ठीक, सही है। हमारा प्रयास श्री हेवेल के दृष्टिकाण को मही सिद्ध करने का है।

श्री हेवेल ने अपनी पुस्तक के प्रारम्भिक भाग में लिखा है—"भारतीय कला की कुछ-कुछ किकतंव्य-विमूदकारी भूलभूलँयों में से अपना मार्ग प्रशस्त करने वाला विद्यार्थी यूरोपीय लेखकों के वर्गीकरण और विक्लेषण द्वारा प्राय: संभ्रमित हो जाता है। इन सब गलत भ्रान्त धारणाओं का मूल कारण एक निश्चित विचार है—वह यह विश्वास है कि हिन्दू मस्तिष्क में सत्य-सोन्दर्य की भावना सदैव लुप्त रही है, और भारतीय कला में जो भी कुछ महान् है, उसका मुझाव अथवा प्रथम परिचय विदेशियों द्वारा ही दिया गया है।

'फ़र्ग्युसन इन पूर्वाग्रहों से किसी भी प्रकार अछूता, मुक्त नहीं था, और मुसलमानी-काल की भारतीय वास्तुकला के बारे में उसका विक्लेषण आजकल प्रचलित इस जन-विश्वास की पुष्टि करता है कि हिन्दू और जिहादी मुसलमानों के आदणों के बीच एक खाई निश्चित रूप में है, और कि जहांगीर और शाहजहां के शासनान्तगंत मुग़ल वास्तुकला का चरमोत्कर्य उन हिन्दू-प्रभावों को दूर फैंक देने के बाद ही सम्भव हो पाया था जिन्होंने भारतीय-मुहम्मदी कला की तथाकथित 'मिश्रित' शैलियों को प्रभावित किया था। फर्ग्युसन स्पष्ट रूप में घोषणा करता है कि जहांगीर और शाहजहां के निर्माणों में हिन्दुत्व के कोई लक्षण, चिह्न नहीं हैं ''और सन् १३६३-६४ ई० में तैमूरलंग द्वारा पुनर्निमित समरकन्द को वह बस्ती बताता है जो उस शैली पर प्रकाश डालेगा जिसे मुग़लों ने भारत में प्रचलित किया।

"भारतीय कला के मूलोद्गम के लिए भारत से बाहर ताकने की इस लगातार वृत्ति के परिणामस्वरूप अवश्य ही झूठे, असत्य निष्कर्ष निकलेंगे। आगरा-स्थित ताजमहल और मोती मस्जिद, दिल्ली की जामा मस्जिद और बीजापुर की शानदार मुहम्मदी इमारतें मुढेरा, डभोई, सजुराहो, खालियर और अन्यत्र वर्गी—न कम शानदार हिन्दु वास्तुकलात्मक शानदार इमारतों के कारण ही संभवःहो पायों "जिनमें इस्लाम को चार चौद लगाने के लिए हिन्दू प्रतिभा का उपयोग किया गया था"। व्यक्ति को इसका स्रोत आयं- दर्शनशास्त्र द्वारा भारतीय धरती में रोपित परम्परागत भारतीय संस्कृति में मिलेगा, जो अपनी कलात्मक अभिव्यंजना की चरमसीमा पर मुगल

सानदान की स्थापना से पूर्व ही पहुँच गयी थी।

"आंग्ल-भारतीयों और पर्यटकों को सिखाया-पढ़ाया गया है कि वे पुबंबर्ती (प्रथम) की प्रशंसा करें और मुगलों की ललित, सीन्दयं-भावना की प्रशंसा के पुल बांधें; किन्तु जब भारतीय शिल्प और चित्रकलाएँ अपने चरमोत्कपं पर थी उस पूर्ववर्ती हिन्दू-काल के विशाल वास्तुकलात्मक निर्माण विरते ही कभी उनका ध्यान अपनी ओर आकर्षित कर पाते हों, बाहे विशालाकार भव्यता और शिल्पकलात्मक-कल्पना में वे किसी भी म्गल-इमारत से बढ़-चढ़कर हैं। स्वयं 'मुग़ल वास्तुकला' शब्दावली भी भ्रामक है क्योंकि तथ्य तो यह है कि भारत में कोई मुगल निर्माता थे ही नहीं "। जैसा हम पूर्वानुमान नगाते हैं, मुग़ल वास्तुकला अरबों, फारसियों अववा पश्चिमी निर्माताओं की कोमल सौन्दर्य-भावना की साक्षी न होकर हिन्दू कला-प्रेमी प्रतिमा की असाधारण सामंजस्यपूर्ण शक्ति की साक्षी है।

"इस कपन की सत्यता न केवल प्रलेखात्मक साक्ष्य से ही प्रदर्शित की वा सकती है वो विश्वसनीय हो भी सकता है और नहीं भी, अपितु स्वयं मबनों के अकाट्य साध्य से भी प्रदर्शित की जा सकती है।

्स्वयं नोकदार मेहराव ने भी भारत से ही धार्मिक महत्त्व प्राप्त किया जिसके कारण जिहादी मुसलमानी निर्माताओं ने इसे ग्रहण कर लिया "इस प्रकार स्वयं बही लक्षण भारतीय है जिसको देखकर सभी पश्चिमी लेखकों ने भारत की देशीय बास्तुकला मे जिहादी मुसलमानी वास्तुकला को पृथक् विविष्टता प्रदान की यी। यदि यह विचार आज के यूरोप में सभी वास्तु-क्ला अधिकारियों को विरोधी प्रतीत होता है, जो उसका कारण यही है कि पहिचमी देखको ने मिस्र, स्पेन, अरेबिया और फ़ारस के जिहादी मुसलमानों हे बर्ग के उप-विभावन के रूप में भारतीय-मुहम्मदी वास्तुकला की मानते हुए, पश्चिम की कलाओं पर प्रभाव डालने वाले ऐतिहासिक साध्य की उम बिपुल राशि का लेखा-जीखा नहीं किया है जो भारत में वास्तु-क्तात्मक स्मारको से प्राप्त होता है।

"यब अरब-नोम अपने विजय-अभियान पर चले, तब उनके मूर्तिभंजक

धार्मिक-उन्माद के प्रथम शिकार पश्चिमी एशिया के बौढ़ों-पृणित मृति-पूजकों के मन्दिर और मठ ही थे। उनके (धार्मिक) कानून के आदेशों के विपरीत जो कुछ उन्हें रोप प्रदान करता था, मूर्तियों को चकनाचुर करके और शिल्पकलात्मक अलंकरण को विनष्ट करके खाली आलों बाले भवनों-पूर्ववर्ती बौद्ध-देवालयों को-जिनकी पुस्ता दीवारें ही शेष रह गयी थीं-प्रायः मस्जिदों में परिवर्तित कर दिया गया था।

"बौद्ध-अनुयायियों, पुजारियों की पीढ़ियों का श्रद्धायुक्त माहचर्य इन अपवित्र देवालयों से फिर भी चलता रहा, और इस्लाम के प्रतिपादकों ने उनको मुहम्मदी भावना से स्पष्ट करना आवश्यक समझा । अतः मेहराब-बुद्ध की मुख्य मूर्ति, प्रतिमा का आला-मक्का नामक पवित्र नगरी की दिशा की संकेतक हो गयी। आस्था के प्रतीक रूप इसे रेत में अथवा प्रार्थना करने की चटाई में खोज लिया गया।

"आलों की प्रतिमाओं और णिल्पकलात्मक अलंकृतियों को दूर कर दो, तथा आपको तुरन्त ही अरवी मेहराव, आडम्बरपूर्ण मेहराव, पवित्र मेहराब आदि उपलब्ध हो जाएँगी।

"भारत में काफिरों के सभी मन्दिरों को अरबी इतिहास-लेखकों ने जो तिरस्कारपूर्ण नाम दिए-बोद खाना अथवा 'बुद्ध घर'-वे इस्लाम के साय बौद्ध धर्म के प्रारम्भिक सम्बन्धों के अनेक प्रमाणों में से हैं। बौद्ध प्रभाव एशिया और यूरोप की सीमाओं से भी अधिक पश्चिम में ज्यादा दूरी तक पैठ गया। प्रोफेसर फ़िलण्डस पेट्टी को सिकन्दरिया में अशोक के धर्म-प्रचारकों की उपस्थिति का प्रमाण मिल गया है; और वर्वी शताब्दी और परवर्ती मूरिण राजमहलों व मस्जिदों में तथाकथित अभ्व-नाल सद्श मेहराब का सादृश्य सरलतापूर्वक ७वीं शताब्दी के अजन्ता स्थित बौद्ध अध्याय-गृह में कमल-पत्रिल मेहरावों में खोज लेने का कारण मिस्र में भारतीय शिल्पकारों की विद्यमानता है।

"बीद कला पूर्व भताब्दियों में सारे पश्चिमी एशिया में फैल चुकी है, और वोद्ध-हिन्दू कला उस समय चरमोत्कर्ष पर थी जब भारत को मुहम्मदी आक्रमणों का प्रथम आघात पहुँचा था।

"अरबी इतिहास-लेखक अलबकती ने हिन्दू निर्माताओं के निर्माण को

XAT.COM

देखकर आश्चयं और सराहना प्रकट की थी। उसने कहा था, 'हमारे लोग जब उन निर्माणों को देखते हैं, तब उनपर आश्चर्य करते हैं, और उनका वर्णन कर पाने में अशक्य होते हैं - उनके जैसा कुछ निर्माण कर सकना तो दूर की बात है।"

"अव्ल फबल ने लिखा या-'यह तो वस्तुओं के सम्बन्ध में हमारी कत्पना-शक्ति से भी परे की बात है; उनकी समता वास्तव में संसार में

कोई नहीं कर सकता।

"गजनी का मुलतान महमूद हिन्दू-निर्माताओं की प्रशंसा किए बिना नहीं रह सका। वह जब गजनी लीटा था, तब अपने साथ ५,३०० हिन्दू बन्दी से गया - असंदिग्ध रूप में, जिनमें से अधिक संख्या कारीगरों और शिल्पकारों की थी "मुगल सानदान के संस्थापक तैमूरलंग ने उनका उपयोग पांच शताब्दी बाद किया था।

"इब महम्मदी झानदानों-अरबों, तुकों या मंगोलों ने स्वयं को हिन्दु-स्थान में सुदृढ़ रूप में स्थापित कर लिया, तब जिसे हम विशुद्ध जिहादी मुसलमानी या अरबी विशिष्टताएँ कहते हैं उससे प्राचीन भारतीय अथवा बौद्ध-हिन्दू प्रकारों के प्रति प्रत्यावर्तन अधिकाधिक प्रत्यक्ष हो जाता है।

"भारतीय-मुहम्मदी वास्तुकला के फ़र्ग्युसन ने जो तेरह स्थानीय विभाजन किए है, उनमें से गुजरात, गौड़ और नुकीली मेहराबों के बावजूद बोनपुर के विभाजन भी सामान्य कल्पना और विवरण में पूरी तरह हिन्दू है। जैसा फर्ग्युसन कहता है, अहमदावाद की जामा मस्जिद और अन्य मस्त्रिदें प्रत्येक विवरण में -- प्रत्येक प्रकार से हिन्दू अथवा जैन हैं। मर्वाधिक महत्त्वपूर्ण दो शैलियों में अर्थात् मुगल और बीजापुर शैलियों में, कर्ममन और अन्य मभी लेखकों ने हिन्दू तत्त्व की पूरी तरह उपेक्षा कर दो है, और उन दोनों मैलियों को भारत से बाहर का समझ लिया है" ताजमहत्र और बीजापुर के महान् स्मारकों की प्रेरणा कहाँ से आयी—इस तथ्य का पता लगाने के लिए हमें जिस कला का अध्ययन करना है, वह भारतीय बना ही है, न कि अरबी, फ़ारसी अथवा यूरोपीय कला। सेंट पाल के गिरजायर और वैस्ट मिनिस्टर एवं जितने अंग्रेजी हैं, ताजमहल और बीजापुर के महान् स्मारक उनसे कही अधिक भारतीय है।"

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

दिल्ली को लूटने और जलाने वाले घोर, विकट इस्लामी आक्रमणकारी तैमूर लंग ने स्मृति-ग्रन्थों में पाप-स्वीकार किया है कि मध्यकालीन मुस्लिम लोगों में किसी भी प्रकार की निर्माण-कला-कौशल का इतना अभाव या कि उनको उन्हीं हिन्दुओं के जीवन सुरक्षित रखने के लिए बाध्य होना पढा जिनके प्रति वे घोर घुणा का भाव हृदय में रखते थे। इसका कारण मात्र इतना था कि दिल्ली से उन लोगों को सुदूर इस्लामी प्रदेशों में भेज दिया जाय जहाँ जाकर वे लोग भारत में बने हिन्दू-भवनों के समान ही भव्य और सुन्दर भवन बना सकें। तैमूर लंग ने पर्यवेक्षण किया है कि बन्दी बनाए गये हिन्दुओं का खुला कत्ले-आम करने का आदेश देने से पूर्व मैंने हुकुम दिया कि उन लोगों में से, जो अपने-अपने शिल्प में कुशल कारीगर और यन्त्र-विद् हों, उनको छाँटकर एक तरफ कर दिया जाय; इसलिए कुछ हजार शिल्प-कारों को छाँटा गया और मेरे अगले आदेशों की प्रतीक्षा की गई। इन सब लोगों को मैंने उपस्थित शाहजादों और अमीरों में तथा मेरे ही अधिराज्य में अन्यत सरकारी काम पर नियुक्त व्यक्तियों में बाँट दिया। मैंने, अपने साम्राज्य के केन्द्र समरकन्द में एक ऐसी जामी मस्जिद बनवाने का निश्चय किया था जिसकी तुलना किसी भी देश की मस्जिद न कर सके; अतः मैंने आदेश दिया कि सभी निर्माता तथा संग-तराश मेरी अपनी विशेष सेवा के लिए अलग रखे जाएँ।' ('मलफुजाते-तैमूरी' का ईल्लियट और डासन कृत अनुवाद, भाग III, पृष्ठ ४४७) ।"

ऊपर दी गयी तैमूर लंग, अबुल फ़जल, अलबख्नी और महमूद गजनी की स्वीकृतियाँ श्री हेवेल के इस पर्यवेक्षण को पुष्ट करती हैं कि विश्व के किसी भी भाग में जिहादी मुसलमानी कला नाम की कोई वस्तु नहीं है, भारत में होने का तो प्रश्न ही नहीं है। समरकन्द, बगदाद, मक्का और सिकन्दरिया जैसे मुदूर देशों में भी सभी प्राचीन और मध्यकालीन भवन हिन्दुओं द्वारा विकसित वास्तुकलात्मक गैलियों, तकनीकों और गुणों के अनुरूप ही बनाए गये थे।

परसी ब्राउन, फ़र्ग्युसन और उन्हीं का अनुसरण करने वाले विश्व भर के अन्य लोग मिथ्याचारी जिहादी मुसलमानी वास्तुकला में अपना हिचकर विश्वास वमाकर भ्रमित हुए हैं। जिहादी मुसलमानी वास्तुकला उनकी

कस्पना का एक भाग हो है। इस प्रकार हेवेल सत्य के बहुत ही निकट पहुँच रहा था। किन्तु उग्र-

बादी मुस्लिम मनघड्न्त बातों से वह भी दिग्छमित हुआ, और उसे गलत कानकारी ही मिलती रही। हेवेल यह मत स्थापित करने में विल्कुल सही है कि बास्तुकता की दृष्टि से ताजमहत्त, दिल्ली और आगरा के लालकिले, दिल्ली और आवरा को तथाकथित मस्जिदें और अकबर, हुमायूं व सफदर-वंग वैसे असंख्य कल्पित मकदरे मूल-कल्पना और आकार-प्रकार, नमूनों में सब तरह हिन्दू ही है। यदि श्री हेवेल आज हमारे ही युग में जीवित होते, तो वे यह जानकर अति प्रसन्त होते कि वास्तुकतात्मक दृष्टिकोण से वे जिस निष्क्षं पर पहुँचे थे, वही निष्क्षं ऐतिहासिक और प्रलेखात्मक साक्ष्य से भी पूरी तरह पुष्ट और सम्बित होता है।

वैसाकि 'तावमहत हिन्दू राजभवन है', 'फतहपुर सीकरी हिन्दू नगर हैं, और 'आगरे का नानकिला हिन्दूभवन हैं' शीर्षक वाले सुप्रसिद्ध योध-कन्यों में प्रभावी हैंय से सिद्ध किया जा चुका है, कश्मीर से कन्या-बुमारी तक भारत में स्थित सभी मध्यकालीन ऐतिहासिक भवन असंदिग्ध क्य में मुस्तिम पूर्वकात के हिन्दू-भवन हैं। उनको तो केवल विजित व अस्तृत किया गया और बाद में मुस्लिम उपयोग में ले आया गया था। वहीं बारण है कि शताब्दियों तक मकदरों और मस्त्रिदों के रूप में उपयोग में बाते के बाद भी के सभी भवन हिन्दू मन्दिरों और भवनों जैसे दीख पड़ते है। अतः इतिहास, पुरातस्य और वास्तुकता के विद्यायियों व विद्वानों तथा एतिहासिक स्वतों के दर्शनाधियों को इस नयी उपलब्धि का ज्ञान हो जाना चाहिंग, तथा उनको अपनी पूर्वकातिक धारणाओं, अनुमानों, दक्तियानूसी मान्यताओ, निदान्तों व पाठ्य-पुस्तकों में ययावश्यक सुधार कर लेना

मदर्व भी देवेल की रचनाओं में भी किचित मुधार करने की आवश्यकता है वर्षत् वे बदन, बिनको वे मुस्लिम शासन के अन्तर्गत बने विश्वास करते है. बारतब में मुस्लिम शासन प्रारम्भ होने से बहुत पहले ही निमित हो चुके वे। मुस्तिम जावनमकारियों ने उन भवनों को हविया निया था और अपने

ही उपयोग में लाने लगे थे। कदाचित् उनको भी यही शंका रही यी, क्यों-कि हम, ऊपर उनका यह वक्तव्य पहले ही उद्धृत कर आये हैं कि "प्रलेखा-त्मक साक्ष्य विश्वसनीय भी हो सकता है, और नहीं भी हो सकता है।" इस बारे में पुन: श्री हेवेल सहज रूप में ही सही हैं। धर्मान्ध खुशामदियों और चाट्कारों द्वारा मध्यकालीन इस्लामी तिथिवृत्तों में किए गये ये दावे निराधार, असत्य हैं कि मुस्लिम सुलतानों और दरवारियों ने बहुत सारे भवनों का निर्माण कराया था। उनपर कभी भी, कोई विश्वास नहीं करना चाहिये।

NAME AND POST OFFICE ADDRESS OF THE OWNER, THE PARTY OF THE OWNER, WHEN PERSON NAMED IN

#### विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

: 8 :

### आक्रमणकारी तैमूरलंग की स्वीकृति— पुरानी दिल्ली का जामा-मस्जिद हिन्दू मन्दिर है

उग्नवादी इस्लामी तिथिवृत्तों और प्रवंच्य ब्रिटिश इतिहासकारों ने अनजाने ही पर्याप्त समय से यह झूठी कथा प्रचारित कर रखी है कि पांचवीं पीड़ी के मुगल बादशाह शाहजहां ने पुरानी दिल्ली की स्थापना की थी और इसके लालकिले व जामा-मस्जिद का निर्माण कराया।

शाहबहाँ की ओर से किए जाने वाले उन तीनों दावों को इतिहास में कोई बाधार प्राप्त नहीं है। पुरानी दिल्ली का मूलोद्गम, कम-से-कम, पाण्डवों के समय से तो है ही क्योंकि महाभारत में निगमबोध-घाट जैसे दिल्ली के बनेक विधिष्ट स्थानों का उल्लेख पर्याप्त संख्या में किया गया है। सालक्षित एक प्राचीन हिन्दू किला है। और तथाकथित जामा-मस्जिद एक प्राचीन हिन्दू किला है। और तथाकथित जामा-मस्जिद एक प्राचीन हिन्दू मिन्दर है—इसका साक्षी अन्य कोई छोटा-मोटा व्यक्ति न होकर स्वयं बावमणकारी तैमूरलंग है जो शाहजहाँ के राजगही पर बैठने से २३० वर्ष पहले दिल्ली पर महामारी की तरह छा गया था।

माहजहां को दिया जाने वाला जिन्यदा स्वयं ही इस दावे की असत्यता दर्शांता है। यदि बाहजहां को पुरानी दिल्ली स्थापित करने का श्रेय दिया जाता है, तो लालकिले और तथाकथित जामा-मस्जिद का पृथक् उल्लेख कैसा? क्या वे दोनों भवन पुरानी दिल्ली के ही अंदा नहीं है? यही तथ्य, कि बाहजहां को पहले एक सम्पूर्ण नगर स्थापित करने का श्रेय दिया जाता है और किर उसी नगर के सब्य भवन-निर्माण करने का यदा भी दिया जाता

है, प्रदर्शित करता है कि ये तीनों दावे ही असंगत, अनियमित है। इतिहास में इनका कोई आधार नहीं है।

हम जब यह कहते हैं कि इतिहास में इनका कोई आधार नहीं है, तब हमारा भाव यह होता है कि शाहजहाँ द्वारा इस जामा-मस्जिद को बनवाने के बारे में किए जाने वाले दावे की पुष्टि करने के लिए न तो शाहजहाँ के दरवारी-प्रलेखों में और न ही अन्य किसी व्यक्ति के पास कागज का ट्कड़ा भी है। इसके विपरीत, शाहजहाँ से २३० वर्ष पूर्व हुए एक मुस्लिम आक्रमणकारी की साक्षी हमें उपलब्ध है जिसमें वह कहता है कि तथाकथित जामा-मस्जिद एक प्राचीन हिन्दू मन्दिर है। भारत में अनाहत, बलात, अपने बर्बर नर-पिशाच झुण्डों के साथ प्रवेश करने वाले विदेशी इस्लामी आक्रमणकारियों की लम्बी सूची में सर्वाधिक कुख्यात व्यक्तियों में एक व्यक्ति यह तैमूरलंग है। भारत के विभिन्न भागों पर किए गये उसके अत्यन्त भयावह नर-संहारों में अनेकानेक कूरताएँ समाविष्ट की थी। अनेक बार तो, एक ही अवसर पर लाखों की संख्या में हिन्दुओं को गाजर-मूली की तरह काट डाला गया था। इन भीषण नर-सहारिक-कुकृत्यों में से कुछ तो पुरानी दिल्ली की गलियों में सन् १३६८ ई० में ही किए गये थे ऋसमस के अवसर पर। पुरानी दिल्ली में उस समय के पड़ाव के सन्दर्भ में ही तैमूरलंग ने तथाकथित जामा-मस्जिद का हवाला दिया है। 'मलपुजाते-तैमूरी' शीर्षक में लिखित अपने संस्मरणों में उसकी टिप्पणियों का निहितार्थ स्पष्ट है कि तथाकथित जामा-मस्जिद एक हिन्दू मन्दिर था। अधिक महत्त्व की बात यह भी है कि तैमूरलंग उस शाहजहां का प्रत्यक्ष पूर्वज है जिसे पुरानी दिल्ली की जामा-मस्जिद बनाने का झूठा निर्माण-श्रेय दिया जाता है। तैमूरलंग शाहजहाँ के बंश-वृक्ष में पित्-पक्ष की लगभग १०वीं पीढ़ी पूर्व का पूर्वज है। फिर, णाहजहाँ उस भवन का निर्माता कैसे हो सकता है जिसे उसके पूर्वजों में से एक पूर्वज ने लगभग दस पूर्व-पीढियों के अवसर पर देखा

हम, आगे तैमूरलंग के संस्मरण 'मलफुजाते-तैमूरी' के अंग्रेजी अनुवाद का हिन्दी भाषान्तर प्रस्तुत करते हैं (इल्लियट और डासन, सण्ड III, पृष्ठ ४४५-४४६)।

#### पुरानी दिल्ली नगरी की लूट

महीने की १६वीं तारीख को हुई कुछ घटनाओं के कारण प्रानी दिल्ली नगरी की लुट हुई। जब सैनिक हिन्दुओं को बन्दी बनाने गये "तो उनमें से बहुत-से हिन्दुओं ने अपनी-अपनी तलवारे खाच ली और प्रतिरोध. मुकाबले को तैयार हो गये। इस प्रकार युद्ध की चिनगारियाँ प्रज्वलित हो गई. और जहांपनाह व सीरी से पुरानी दिल्ली तक सम्पूर्ण नगर में फैल गयों। राक्षम नुकें मार-काट व लूट में लग गये। हिन्दुओं ने अपने हाथों से अपने घरों में आग लगादी, उनमें अपनी पत्नियों और बच्चों को जला दिया, और लड़ाई के लिए दौड़ पड़े और मारे गये। उन्होंने युद्ध में अत्यन्त उत्माह, तेजो, फुर्ती व बहादुरी दिखायी। वृहस्पतिवार को और शुक्रवार की सारी रात, लगभग १४,००० तुकं मार-काट करने, लूटने और विनाश करने में लगे रहे। शक्तवार की प्रात: होने पर, मेरी सारी सेना, जो अब मेरे नियन्त्रण में न रही थी, नगर की ओर चली गयी, और उसने नर-संहार करने, जुटने तथा लोगों को बन्दी बनाने के अतिरिक्त अन्य कुछ सोचा ही नहीं। अगला, णनिवार का दिन भी ठीक उसी प्रकार वीता, तथा लूट की सामग्री इतनी अधिक थी कि प्रत्येक (सैनिक) व्यक्ति को ५० से १०० तक आएमी, औरतें व बच्चे बन्दी के रूप में मिल गये। अगले दिन रविवार को मुझे बताया गया कि काफिर हिन्दुओं की एक बहुत बड़ी संख्या पुरानी दिल्लो को मस्जिद-जामी में एकत हो गये थे-अपने साथ शस्त्रास्त और खाख-सामग्री भी से गये, और अपनी सुरक्षा—प्रतिरक्षा करने की तैयारी कर रहे थे। मेरे कुछ सैनिक जब उधर की गणत पर गये, तो उनको मार डाला गया। मेने अमीरशाह मलिक और अली सुलतान तवाची को दुरन आदेश दिया कि वे कुछ सैनिक अपने साथ ने आएँ और काफिरों व मूर्तिपूजकों से इंक्वर के घर को साफ कर दें। उन्होंने तदनुसार इन काफिरों पर हमला किया और उनको जान से मार डाला। पुरानी दिल्ली तब जूट की गई ... सीरी, जहांपनाह और पुरानी दिल्ली नाम की दिल्ली की तीनी नगरियां तब जूट नी गई थीं "सीरी से पुरानी दिल्ली तक पर्याप्त पासला है " बीरी किले-बन्दी से घिरी है। पुरानी दिल्ली का भी इसी तरह का एक मजबूत किला है। "काफ़िरों के खिलाफ़ जिहाद करने के लिए मैं

हिन्दुस्तान आया था। कुछ लाख काफ़िरों और मूर्तिपूजकों को मैंने मीत के घाट उतारा था" मैं तीन कोस चलकर फिरोजाबाद के किले तक गया, जो जमुना नदी के किनारे पर स्थित है और मुलतान फिरोजणाह द्वारा बनाए गये निर्माणों में से एक है। मैं स्थल-निरीक्षण के लिए इसके अंदर गया। मैं मस्जिदे-जामी गया, जहां मैंने अपनी पूजा-अचंना (नमाज) पढ़ीं और सर्वशक्तिमान प्रभु की कुपा के लिए सराहना की तथा उसका धन्यवाद किया।"

विश्व इतिहास के कुछ विल्प्त अध्याय

इस्लामी शब्दावली में 'जामी (जामा) मस्जिद' अथवा 'मस्जिदे-जामी' 'मुख्य मन्दिर' का द्योतक शब्द है। तैमूरलंग कहता है कि काफ़िर लोग अपनी रक्षा करने के लिए मस्जिदे-जामी में जमा हो गए थे। वह आगे कहता है कि उसने उस भवन को काफ़िरों और मृतिपूजकों से रहित करने का आदेश दिया। तैमूरलंग उस भवन को मूर्तिपूजकों से रहित कराने का आदेश तबतक नहीं दे सकता था जबतक कि हिन्दू लोग उस भवन में मूर्तियों की पूजा न करते रहे हों। तैमूरलंग ने जामा-मस्जिद के स्थल से सम्बन्धित एक महत्त्वपूर्ण सूत्रंभी हमें प्रदान किया है। वह कहता है कि जब हिन्दू-प्रतिरोध से पुरानी दिल्ली को विलग कर दिया गया, तब वह तीन कोस अर्थात् छः मील चला और सबसे पहले फ़िरोजशाह कोटला पहुँचा। वहाँ उसने उस स्थल का निरीक्षण किया और फिर एक लाख हिन्दुओं की हत्या करने तथा हिन्दुओं द्वारा अपने मन्दिर के रूप में नित्य पूजा करने वाले उस भवन को हथिया लेने का सुअवसर प्रदान करने हेतु अल्लाह का धन्यवाद करने के लिए मस्जिदे-जामी चला गया। पुरानी दिल्ली की जामा मस्जिद के रूप में जात भवन सीरी से लगभग छ: मील है और फिरोजशाह कोटला से मुश्किल से एक मील की दूरी पर है। अतः यह पूरी तरह से स्पष्ट है कि तमूरलंग उसी भवन की ओर इंगित कर रहा है जिसे आज भी पुरानी दिल्ली की जामा-मस्जिद के रूप से हम सब याद करते हैं। यह भी स्पष्ट है कि ५७३ वर्ष पूर्व जब तैम्रलंग पुरानी दिल्ली में था, तब तथा-कथित जामा-मस्जिद एक हिन्दू मन्दिर या जिसमें तैमूरलंग के लूट-पाट करने वाले, आग लगाने और नर-हत्या करने वाले नर-राझसों से अन्तिम संघपं करने के लिए हिन्दू लोग एकत हो गये थे।

188

पुरानी दिल्ली यह इसलिए कहलाती कि यह प्राचीनतम सबसे पुरानी दिल्ली है। प्राचीन दुगें अर्थात् पुराना किला के समान ही यह कम-से-कम महाभारत-युग की है। यह तथ्य इस बात से सिद्ध होता है कि आज से प्राचे बचें पूर्व भी तैमूरलंग इसे पुरानी दिल्ली ही कहता है। तैमूरलंग पहले फिरोज्ञाह कोटला जाकर और फिर तथाकथित जामा-मस्जिद जाकर पुरानी दिल्ली और जामा-मस्जिद का स्पष्ट निर्देश करता है— ठीक उसी प्रकार, जिन नामों से ये दोनों स्थल आज भी, २०वीं शताब्दी में प्रकार जाते हैं।

यदि शाहजहां ने पूरानी दिल्ली की स्थापना की होती, तो यह पूरानी दिन्ती न पुकारी जाती क्योंकि यह तो उस समय नवीनतम दिल्ली होती जब ब्रिटिश लोगों की भारतीय राजधानी कलकत्ता ही थी। किन्तु पुरानी दिल्ली का यह नाम अविस्मरणीय युगों से चला आ रहा है क्योंकि प्रत्येक पीड़ी को यह मूल-दिल्ली के रूप में ही ज्ञात रही है। उस प्राचीन नगर में बभी भी इसके प्राचीन हिन्दू-भवन विद्यमान हैं जो घुमावदार गलियों में हैं किन्तु तैमुरलंग के विध्वंसों, अपहरणों के फलस्वरूप जिस प्रकार मुख्य हिन्दू मन्दिर जामा-मस्जिद में परिवर्तित हो गया, उसी प्रकार भगवती काली के प्राचीन हिन्दू मन्दिर अब काली मस्जिदों के नाम से सम्बोधित हो रहे हैं। हुमांग्य से, यह बात सम्पूर्ण भारत में हुई है। अनेक नगरों में मध्य-काचीन काली मस्बिदें हैं। आधुनिक उर्दे शब्दावली में 'काली' का अर्थ क्याम वर्ण है जबकि वे सभी काल्पनिक, कल्पनातीत मस्जिदे अनिवार्यतः मुझ-खेत बणों है। उनपर सफेदी की हुई है। उस विसंगति का स्पष्टीकरण मया है ? मिजदे 'काली' वयों कहलाती है जबकि उनपर सफेदी पुती हुई है। स्वतः स्पष्ट है कि उनके भगवती काली के मन्दिर होने की स्मृति और उनके प्राचीन हिन्दू नाम साथ-साथ चलते आ रहे हैं।

तैमूरलंग की टिप्पणी का अन्य प्रमाण इस तथ्य में उपलब्ध है कि किसी के भी पास ऐसे प्रतस्त नहीं हैं जो सिद्ध करते हों कि शाहजहाँ ने पुरानी दिस्ती में जामा-मस्जिद बनाई थीं।

बारनुकतात्मकता की दृष्टि से भी यह भवन मन्दिर है। इसके गुम्बदीं के भीवं वर उसटे रखे हुये हिन्दू पुष्पीय नमूने दृष्टव्य हैं। मुस्लिमीं के गुम्बदों पर पुष्प-नमूने नहीं होते। दृष्टान्त के रूप में, चाणक्यपुरी में स्थित पाकिस्तानी राजदूतावास के गुम्बद देखे जा सकते हैं। इस तथाकथित जामा-मस्जिद में सीधे, स्थूणाकार सुनहरी शिखर भी हैं। दूसरी ओर, मुस्लिम शिखरों की समाप्ति अधंचन्द्र और तारक में होती है। जामा-मस्जिद के सभी प्रवेशद्वार दिल्ली के लालिकले, आगरे के लालिकले और फतहपुर सीकरी के प्रवेशद्वारों के नमूनों से ज्यों-के-त्यों मिलते हैं। दिल्ली और आगरे के लालिकले तथा सम्पूर्ण फतहपुर सीकरी हिन्दू संरचनाएँ सिद्ध की जा चुकी हैं। इस सम्बन्ध में, हम पाठकों का ध्यान श्री हंसराज भाटिया द्वारा लिखित 'फतहपुर सीकरी एक हिन्दू नगर' एवं 'आगरे का लालिकला हिन्दूभवन है' शीर्षक दो शोध-पुस्तकों की ओर आकर्षित करना चाहते हैं।

अन्य महत्त्वपूर्ण विवरण यह है कि उन सभी भारत-स्थित विशाल मध्यकालीन भवनों में, जिनको मुस्लिम-मस्जिद होने की बात कही जाती है—चाहे वे पुरानी दिल्ली की तथाकथित जामा-मस्जिद हो अथवा अन्य निजंन, दुगंम स्थान में बनी एकाकी मस्जिदें हों, तीन मेहराबों वाले उपासना गृह बने होते हैं। एक खुदा और एक पैगम्बर की बात करने वाले इस्लामी धर्मशास्त्र में इनका कोई महत्त्व नहीं है। किन्तु तीन मेहराबों का हिन्दू के लिए तो विशेष महत्त्व है क्योंकि हिन्दू लोग बह्मा-विष्णु-महेश की देव-त्रयी में विश्वास करते हैं। वह विश्वास करता है कि देव-त्रयी के वे तीनों रूप ही विश्व का क्रमशः सृजन, पालन और विध्वंस करते हैं। पुरानी दिल्ली की तथाकथित जामा-मस्जिद एक हिन्दू मन्दिर है क्योंकि इसमें हिन्दू देव-त्रयी के लिए उपर्युक्त तीन मेहराबें हैं।

इस प्रकार, किसी भी दृष्टिकोण से देखने पर, पुरानी दिल्ली की तथा-कथित जामा-मस्जिद एक प्रचीन हिन्दू मन्दिर ही सिद्ध होती है। प्रत्येक सूत्र इसी तथ्य की ओर इंगित करता है कि यह उपासनागृह पाण्डवों की प्राचीन दिल्ली का सर्वप्रधान, मुख्यतम मन्दिर रहा होगा। यदि इसके चारों ओर पुरातत्त्वीय खुदाइयां की जाएँ तो आशा है कि इस भवन के असाधारण ऊँचे मंच के नीचे एक तलघर दिखाई दे जहां हिन्दू मूर्तियों को उत्त-जलूल ढंग से ठुंसा अथवा गाड़ दिया हो।

अभी हाल में ही, कुछ मीनारों में दरारें पड़ जाने की ख़बर सिली बी।

सम्भव है कि इन तथाकथित मीनारों के ऊपरी भाग तैमूरलंग अथवा उसके परवर्तियों द्वारा विजयोपरान्त जोड़े गये इस्लामी परिवर्धन हों। भवन के केन्द्रीय प्रांगण के चारों और बने हुए विशाल छायादार वरामदे व लम्बी

दीर्घाएँ उस प्राचीन मन्दिर की धर्मशालाएँ हो सकती हैं।

ऐसी अनेक विचारणीय बातें व प्रमाण हो सकते हैं। हमारी शोध पुरानी दिल्ली की जामा-मस्जिद नाम से पुकारी जाने वाली इमारत के मुलोदगम में दुवारा, आदितः अन्वेषण की आवश्यकता की संकेतक है। यह कार्रणिक और अन्धविश्वास अनुचित है कि यह भवन अपनी प्रारंभिक जवस्या से ही मस्जिद है। इतिहास के विद्यार्थियों, विद्वानों, अनुसन्धान-कर्ताओं, पुरातत्त्वज्ञों, पर्यटकों, पर्यटन-कर्मचारियों, आगन्तुकों और मार्ग-दर्शकों को अब मात्र कही-सुनी बातों पर विश्वास नहीं करना चाहिये जबिक सभी साक्ष्य इस निष्कर्य की ओर इंगित करते हैं कि तथाकथित जामा-मस्जिद पुरानी दिल्ली नामक प्राचीन नगरी के मुख्य मन्दिर के रूप में ही स्यापित हुई थी। जो लोग कहते हैं कि यह शाहजहाँ द्वारा ही बनाई गई मस्जिद है, उनके दावे को परखने का सीधा-साधा और शीघ्र परीक्षण है। उनको वे प्रलेख, दस्तावेज प्रस्तुत और प्रकाशित करने चाहिये जो सिद्ध करते हैं कि शाहजहाँ ने इसका निर्माण किया था और उसे वर्तमान न्यासियों के पूर्वजों को सौंपा गया था।

# पुरानी दिल्ली की स्थापना पाण्डवों ने (न कि शाहजहाँ ने) की थी

यह जन-विश्वास निराधार, अयुक्ति-युक्त है कि 'पुरानी दिल्ली' नगर की स्थापना पाँचवीं पीढ़ी के मुग़ल बादशाह शाहजहाँ ने की थी। इतिहास में इसका कोई आधार नहीं है। पुरानी दिल्ली की विद्यमानता, इसका अस्तित्त्व पाण्डवों के युग तक खोज निकाला जा सकता है। पाण्डवों की राजधानी, सुप्रसिद्ध इन्द्रप्रस्थ नगरी में पुरानी दिल्ली नामक नगरी के साथ-साथ मीलों दूर तक प्राप्त विशाल भवनों का ध्वस्त क्षेत्र भी सम्मिलित

इस्लामी आक्रमणों की एक हजार वर्षीय और दिल्ली पर शासन की छः सौ वर्षीय अवधि में विदेशी प्रचारकों ने निरन्तर और अथक प्रयत्न किये कि सभी नगरों और महत्त्वपूर्ण भवनों के हिन्दू मूलोद्गम की बात जन-मानस से विलुप्त हो जाये और यह विश्वास मन में जम जाय कि ये सभी मुस्लिम संरचनाएँ थीं। ब्रिटिश लोगों ने भी, जो उन मुस्लिमों के उत्तराधिकारियों के रूप में भारत में सर्वोच्च सत्ता की भौति सत्तासीन हुए, पूर्वकालिक धूर्ततापूर्ण दुष्प्रयत्नों से पूर्णतया अनिभज्ञ होने के कारण, उसी मिच्या विचार की पुष्टि कर दी और उसे आगे प्रचारित, प्रसारित करना प्रारम्भ कर दिया। १२०० वर्षीय दीर्घकालीन दुराचरण के परिणाम-स्वरूप भारतीय इतिहास सब प्रकार से विकृत हो चुका है। उस घोर, भयावह विकृति का एक नेवोन्मेषकारी उदाहरण 'पुरानी दिल्ली' नामक नगरी का मूलोद्गम है। इसी कारणवश हम इधर-उधर विखरे पड़े उस विशाल साध्य-समूह का विवेचन करना चाहते हैं जो अभी भी यह सिद्ध करने के लिए उपलब्ध है कि दिल्ली की महानगरी कम-से-कम उतनी ही पुरानी

है जिलनी पुरानी महाभारत-पुग की कहानी है। दिल्ली-महानगरी से मेरा वात्पर्य न केवल पुरानी दिल्ली नामक नगरी है, अपितु इसमें वे सभी वरिधीय ध्वमावदीय सम्मिलित है जिनकी नाम-गणना श्री (जिसका श्रण्टो-च्चारण मोरी किया जाता है), होत खास, विजय-मण्डल, पुराना किला, बार गड़, दीन पनाह, किलोकरी, तथाकथित निजामुद्दीन मकबरे के जारों जोर बिसरे पड़े सण्डहर, तथाकथित कुतुबमीनार के चारों ओर फैले हुए व्यसायशेष, फिरोजगाह कोटला, तथाकथित येगमपुर मस्जिद, और अन्य बहुत सारे ध्वस्त, जनाम मनवरी और मस्जिदों के रूप में की जाती है। वे सभी सामृहिक रूप में उन हिस्दुओं के भव्य और विशाल मन्दिरों, भवनों, किलों और राजमहलों के रूप है जिन्होंने दिल्ली की यगस्वी और सुविशाल, मुक्तित महानगरी की स्थापना की थी।

यह विश्वास करना भोर बृद्धि है कि विभिन्न सम्राटों, बादशाहों द्वारा, विभिन्न स्थानों पर, विभिन्न कालों में सात या १५ दिल्लियों की स्थापना की गयी थी। जिस प्रकार २०वीं शताब्दी की दिल्ली के कई उप-नगर मिसकर एक महानगरी दिल्ली बनी है, उसी प्रकार प्राचीन हिन्दुओं की हिन्ती एक मुक्तित्त, मुक्तिशाल महानगरी थी, जिसका विस्तार हमारे अपने पुर के सन्दर, स्पूषाके अववा टोक्यों जैसे अग्रणी नगरों के समान ही बा। तथ्य तो यह है कि दिल्ली जैसी प्राचीन नगरियों को मीलों-मील दूर तह देखा होना पड़ता ही वा क्योंकि उन दिना की अर्थव्यवस्था मुख्यतः इपि-प्रवान ही यो। सभी गणमान्य व्यक्तियों के आधिपत्य में बड़े-बड़े बन्द-संत्र थे। साय हो, उस समय का यह प्रचलन था कि रजवाड़ा-प्रधान, दरवारी, सरदार, इमीदार, जागीरदार और सेना नायक — सभी के पास विमाल परिचर-गण, मरीर-रक्षक और मैनिक-ट्कडी रहा करती थी। अतः (बहा-बहा म्-सम्पत्तियां वालां) विशाल ताल्लकदारियां होती थीं जिनमें अस्त, करो, पार्नाक्यों, केंट्रों, सच्चरों, रथों, तोपीं-अन्दूकीं और सैनिकी की विरात संस्था को स्वान दिया जा सकता था, भली-भौति रखा जी

इतने भी बहुबर बात यह थी कि देश के एक भाग से दूसरे स्थान पर हाते बात बातियां को अथवा सीतक-ट्रकांदियों के विशाल समूहों को ठहरी

सकते के लिए विशाल सराय (जिन्हें धर्मशालाएँ कहते थे) थीं। हम दिल्ली के चारों और जो ध्वंसावशेष देखते हैं, वे अधिकांशतः इन्हीं के हैं। मुस्लिस आक्रमणकारियों अथवा शासकों द्वारा उनका निर्माण किया जाना तो दूर की बात रही, उनको तो उन्हीं लोगों द्वारा निदंयतापूर्वक, सप्रयत्न सुटा-लसोटा तथा घ्यस्त किया गया था। यह तो इस बात का एक दृष्टान्त माव है कि आज जो इतिहास हमें पढ़ाया-सिखाया जाता है, वह न केवल विकृत है, अपितु उलट-पुलट भी कर दिया गया है। कहने का तात्पर्य यह है कि उन्हीं मुस्लिमों को महान् निर्माता मानकर आकाश पर चढ़ाया जा रहा है जिन्होंने प्राचीन हिन्दू-भवनों, राजप्रासादों, राजमहलों और मन्दिरों को विनष्ट किया था।

विषय इतिहास के कुछ विजुला अध्याय

इस अनुभूति मात्र से ही दिल्ली का सच्चा इतिहास जानने की महला स्पष्ट हो जानी चाहिये। महाभारतकालीन युग में बड़े-बड़े नगरों को प्राय: 'प्रस्थ' प्रत्यय-सूचक नाम से पुकारा करते थे; यथा तिलाप्रस्थ (आधृनिक तिलपट), पाणिप्रस्थ (पानीपत), यम-प्रस्थ (जाधृतिक आगरा), वृक-प्रस्थ और इन्द्र-प्रस्थ (दिल्ली)।

पुराना किला उपनाम प्राचीन दुर्ग सामान्यतः सबसे पुराना विद्यमान भवन माना जाता है, और इसका सम्बन्ध पाण्डवी से रहा माना, विश्वास किया जाता है। यदि यह स्वीकार किया जाता है कि पुराना किला सबसे पुराना भवन है, तब तो उसी तकं-पद्धति के अनुसार पुरानी दिल्ली (अर्थात् जिसे हम पुरानी दिल्ली कहते हैं) दिल्ली-महानगरी का सबसे प्राचीन भाग ही है।

ब्रिटिश लोगों ने पास में ही एक नगर बसाया और उसे 'नयी दिली' नाम से माल इसी कारण सम्बोधित किया कि जब उन्होंने उन्नीसबी शताब्दी के प्रारम्भ में भारत में अपने जासन की सुदृढ़ किया तब एक 'पुरानी दिल्ली' पहले ही विद्यमान थी (यद्यपि यह 'नयी दिल्ली' संज्ञा भी अगुद्ध है मयोकि जिसे हम आज 'नयी दिल्ली' कहते हैं, वह क्षेत्र तो अनेक अति प्राचीन भवनो के ध्वसावशयों से भरा-पड़ा है)। नगर का वह भाग 'पुरानी दिल्ली' नहीं कहलाता यदि उसको माहजहाँ ने बनवाया होता वयोंकि वैसा होने पर तो वह अग्रेजों को नवीनतम दिल्ली ज्ञात होती जिस

समय उन्होंने अपनी दिल्ली बसाने का विचार किया था। अत:, यह तथ्य सब लोगों की दृष्टि में स्पष्ट हो जाना चाहिये कि पुरानी दिल्ली का नाम पड़ने का कारण केवल यह है कि प्रत्येक पीढ़ी को ही यह नगर प्राचीनतम दिल्ली के नाम से जात रहा है, और इसीलिए यह कम-से-कम उतना पुराना

है जिसका पुराना महाभारत काल।

एक अन्य कारण से भी यह दावा अग्राह्म, अस्वीकार्य है कि शाहजहाँ ने पुरानी दिल्ली बसायी। कारण यह है कि माना जाता है कि माहजहाँ ने शाहजहाँनाबाद नामक एक नगर बसाया था। यदि वह बात सत्य है, तो प्रानी दिल्ली हमें पुरानी दिल्ली के रूप में न मिलकर शाहजहाँनाबाद अथवा नयी दिल्ली के रूप में मिलती। शाहजहाँ द्वारा एक नयी स्थापित नगरी को दिया गया नाम अकारण ही वायुमण्डल में नण्ट, विलुप्त नहीं हो गया होगा, और न ही उसका वैकल्पिक 'पुरानी दिल्ली' नाम प्रचलित हुआ होगा। इससे अप्रत्याणित रूप में हमें एक अन्य दोष, विकृति का ज्ञान हो जाता है-वह यह है कि शाहजहां और उसके चाटुकारों ने 'पुरानी दिल्ली' नामक नगर के ऊपर अपना 'शाहजहांनावाद' नामक नया नाम थोपने की भरपुर को जिल की तथापि, वह बुरी तरह विफल रही, क्यों अविस्मरणीय प्राचीन हिन्दू परम्परा में 'पुरानी दिल्ली' का नाम इतने गहरे, सुपुष्ट रूप में बहुँ जमा चुका था कि इस्लामी दुष्प्रयत्न के ६०० वर्षों के काल में भी वह उसाहा न जा सका

प्रमंगवश यह कह देना समीचीन है कि शाहजहाँ ही पहला विदेशी मुस्लिम बादबाह नहीं या जिसने प्राचीन हिन्दू दिल्ली का नाम बदलने का यल विया। लगभग सभी मुस्लिम शासकों ने पहले भी यह दुध्प्रयतन किया या। यहाँ कारण है कि (सीरी के भ्रष्टोच्चारित रूप में) 'श्री' का स्थापना-श्रेय बनाउद्दोन विनती को दिया जाता है, तुगलकाबाद का गियासुद्दीन नुगनक को, कृतुवसीनार क्षेत्र का कृतुबुद्दीन को, सुदूर-स्थित फिरोजशाह कोटता के अधिरक्त होतजास क्षेत्र का श्रेय भी फिरोजगाह को और पुराना किला' अंत का श्रेष दोरशाह को दिया जाता है। शाहजहाँ के प्रियामह हुमार्च ने भी 'पुरानी दिस्सी' के ऊपर 'दीन-पनाह' नाम थोपने का पहले भी दुष्कृत्य किया या किन्तु बह नाम चल नहीं पाया था, इसलिए

शाहजहाँ ने भी अपने युग में एक नया इस्लामी नाम देने का यत्न किया। इस प्रकार 'नामकरण' करने के इस खेल में इतिहास-लेखक धोखा सा बैठे हैं और यह विश्वास करने लगे हैं कि प्रत्येक मुस्लिम ने, चाहे उसने मात पाँच वर्ष की अत्यत्पावधि के लिए ही राज्य किया हो, बड़े-बड़े भव्य नगरों और शानदार भवनों को बनवाया था, चाहे वह स्वयं अन्य आक्रमणकारियों तथा घुसपैठियों और अपने ही घरेलू संघर्षों में सदा व्यस्त रहा हो। यह परम्परा तो सभी लोगों में विद्यमान है कि वे विजित भवनों अथवा नगरों के नाम बदल देते हैं। क्या हमने स्वयं भी नयी दिल्ली स्थित वायसरीगल हाउस का नाम राष्ट्रपति-भवन नहीं कर दिया? तब किसी भावी इतिहास-लेखक का यह लिखना मूखंतापूणं नहीं होगा कि नयी दिल्ली के राष्ट्रपति भवन का निर्माण स्वतन्त्र भारत के प्रथम राष्ट्रपति द्वारा २०वीं णताब्दी में कराया गया था ?

शाहजहाँ से बहुत वर्ष पहले भी 'पुरानी दिल्ली' नगर के अस्तित्त्व का प्रमाण आक्रमणकारी तैमूरलंग की एक टिप्पणी से भी प्राप्त होता है। यह वह कर व्यक्ति था जिसने सन् १३६८ ई० में दिल्ली में भयंकर नर-हत्याकाण्ड कराया था। यह घटना शाहजहाँ के सिहासन पर बैठने से २३० वर्ष पूर्व की है। तैमूरलंग ने अपने स्मृति-ग्रन्थ में (इल्लियट और डासन, खण्ड III, पृष्ठ ४४२-४४६) 'पुरानी दिल्ली' का उल्लेख किया है। शाहजहाँ द्वारा पूरानी दिल्ली की स्थापना का आग्रह करने वालों की कायरता अथवा अज्ञानता की कल्पना कीजिये जबकि २३० वर्ष पूर्व ही, स्वयं शाहजहां के अपने पूर्वज द्वारा 'पुरानी दिल्ली' के बारे में किया गया उल्लेख हमें प्राप्त ही है। इसी प्रकार भारत के अन्य नगरों की स्थापना करने का श्रेय भी मुस्लिमों को व्यर्थ ही दे दिया गया है-यद्यपि वे सभी प्राचीन हिन्दू नगर हैं। कुछ उदाहरण देखें —अहमदाबाद को बसाने का श्रेय अहमदशाह को, अल्लाहाबाद का श्रेय अकबर को और फ़िरोजाबाद व हिसार की स्थापना का यण फिरोजशाह को दे दिया गया है यद्यपि ये सब प्राचीन हिन्दू नगर हैं जिनपर विदेशी नाम और निर्माण-श्रेय बोप दिये गये हैं।

पुरानी दिल्ली की हिन्दू पुरातनता का एक अन्य महत्त्वपूर्ण संकेतक इसकी प्राचीन श्मणान-भूमि है जो निगमबोध घाट के नाम से प्रसिद्ध है।

परम्परागत हिन्दू पद्धति के अनुसार बमलान-भूमि नगर के एक अन्तिम छोर बर होती है। निगमबोध घाट पुरानी दिल्ली का उत्तरी अन्तिम छोर ही है, जैसाकि वहीं समाप्त होने वाली इसकी भारी दीवार को देखकर कहा जा मकता है। इस नियमबोध घाट का बारम्बार उल्लेख हिन्दू महाकाच्य महाभारत में किया गया है। पाण्डव-भ्रातागण अपने सम्बन्धियों के दाह-संस्कार इसी निगमबोध घाट पर किया करते थे।

पुरानी दिल्ली की प्राचीर के दक्षिणी अस्तिम छोर पर—उत्त री अस्तिम छोर के अनुरूप हो-यमुना नदी का राजघाट भाग है। पाण्डव लोग दिल्ली पर ज्ञामन करते थे, इमनिए राजधाट नाम पड़ा । पुरानी दिल्ली का राज-घाट से ठीक निगमबीध घाट तक का विस्तार होना इस बात का अकाट्य प्रमाण है कि पुरानी दिल्ली पाण्डवों के समय से ही विद्यमान रही है क्योंकि निगमबोध याट का उल्लेख महाभारत में बारम्बार किया गया है।

अत , यह सम्भव है कि स्वयं सालकिले का मूलोद्गम भी चिर-अतीत पाष्ट्रव काल का हो हो। यह बुद्धियम्य प्रतीत होता है क्योंकि किले के पिछवाई यमुना नदी के तट का नाम राजधाट उन हिन्दू राजाओं से पड़ा है जो अपने नित्य स्नान और कर्म की पूर्ति के लिए नदी-धारा तक आया करते थे।

इस नानकिन की दीवार पाण्डवों के युग से ही सम्बन्ध रखती हो अपना नहीं. यह तो निवित्त है कि नानकिया एक प्राचीन हिन्दू राजकुलीन स्वन पर उसी प्रकार स्थित है जिस प्रकार हम सोमनाय को एक प्राचीन हिन्दु मन्दिर बहुते हैं, यद्यपि इसका निर्माण कम-से-कम सात बार तो हवा ही या 1

नामकिन का प्राचीन हिन्दू स्वामित्त्व सिद्ध करने वाला एक अदितीय, बनुसम नक्षम राज्युनीन हिन्दू चिह्न है जो राजा के अपने 'खास महल'— विशेष बक्ष में जॉत विशिष्ट रूप में चित्रित देखा जा सकता है। अभी तक, इते अत्यन प्रतिमृत्ये और बाटुकारितापूर्ण स्वर में मुस्लिम अर्ड चन्द्र के सप में राजन प्रकार ने प्रमृत किया जाता रहा है। अतः, पाठकों से पुनः निवेदन है कि वे एक बार किर सालकिने जाएँ और इसे दूसरी बार, जत्यम मूक्ष्म वृष्टि हे, सावधानीपूर्वक देखे तथा यह परस ले —हदयंगम

कर लें कि यह चिह्न एक अर्ढ चन्द्र नहीं, अपितु तलवारों का एक बोडा है जिसकी मुठें परस्पर मिली हुई हैं और जिनके फलक ऊपर की ओर मुडे हए हैं। ये तलवार-फलक राज-शक्ति के द्योतक हैं जो सम्पूर्ण प्रशासन का आधार है। मूठों के ठीक ऊपर, संगमरमरी फलक के मध्य में पवित्र हिन्दू कलश है। यह राज्य-शासन के पुनीत आधार का प्रतिविम्ब है। इसके ऊपर एक कमल-कलिका रखी है जो धन, समृद्धि और शान्ति की प्रतीक है। उस कलिका से एक तुला ऊपर गयी है जिसके दोनों पलड़े समतल हैं - जो यह घोषित करते हैं कि प्रशासन का मुख्य कार्य सभी लोगों के लिए न्याय मुरक्षित, सुनिश्चित करना है। इसी फलक में पूरी तरह चमचमाते हुए मध्य-दिवसी सूर्य के अनेक छोटे-छोटे प्रतिविम्ब बने हुए हैं, क्योंकि अधिकांश हिन्दू राजकुल अपनी वंशोत्पत्ति सूर्य भगवान् से मानते थे, और उनका प्रभत्त्व दिन के प्रचण्ड तेज के समान था जो शतु को झलसाता या और अपने नागरिकों को अभीष्ट ताप प्रदान करता था। अपर बनी हुई महराब में विशद रंगों में चमकते हुए सुनहरी राजकुलीन सूर्य का एक बृहत्तर प्रतिबिम्व है। वह सूर्य फलक को अपनी छन्न-स्पी मेहराब में स्थित होकर सम्पूर्ण फलक पर प्रकाश-किरणों को विकीणं करता है। तलवारों के दो फलक-विन्दुओं पर दो शंखाकृति विद्यमान है जो भगवान् विष्णु के प्रतीक हैं क्योंकि राजा संरक्षक और पालक विष्णु भगवान् का अवतार माना जाता है। दो बड़े-बड़े आकार वाले शंख उस फलकाधार के निचले, दाएँ-बाएँ कोने में भी चित्रित देखे जा सकते हैं।

इस बात की जांच कर ली जानी चाहिये कि उपयुक्त राजविह्न पाण्डवों का अथवा ग्यारहवीं शताब्दी के सम्राट् अनंगपाल का ग्रयवा किसी परवर्ती हिन्दू राजा का है, किन्तु निश्चित है कि यह इस्लामी अथवा किसी उत्तर-कालीन हिन्दू का तो नहीं है। यह भी हो सकता है कि यह राज-कुलीन हिन्दू राजिबह्न अति बिरली और प्राचीन हिन्दू उपलब्धि हो, जिसे कई मताब्दियों तक लाखों-करोड़ों लोगों ने देखा है, फिर भी इसे इस्लामी-मूलोद्गम की वस्तु मानकर भयकर भूल करते रहे हैं। इस राजविद्ध स अन्य भवनों में बने हुए इसी प्रकार के अन्य हिन्दू राजिबह्नों को स्रोज निकालने की वृत्ति जागृत होती चाहिये तथा विद्वानों को यह जात करने

की प्रेरणा प्राप्त होनी चाहिये कि वे पता लगाएँ कि क्या इस फलक का

सम्बन्ध पाण्डवों से हो सकता या।

इस लालकिले के भागों का रूप-रेखांकन 'हयंचरित' तथा वाणभट्ट की 'कादम्बरी' जैसे प्राचीन संस्कृत साहित्यों में वर्णित राजकुलीन कक्षों आदि से पूर्णतया मेन खाता है। इस बात को रेखाचित्रों और तुलनात्मक फलकों द्वारा स्वर्गीय श्री वासुदेवशरण अग्रवालजी ने इन दोनों संस्कृत-श्रेष्ठ ग्रन्थों के सांस्कृतिक अध्ययन में स्पष्ट दर्शाया है। श्री अग्रवाल भूत-पूर्व प्रातस्वीय अधिकारी और बाद में बनारस हिन्दू विश्वविद्यालय में भारतीय-विद्या के प्राचार्य रहे हैं। हमारी यह शोध-उपलब्धि कि कश्मीर से कन्याकुमारी तक की सभी प्रसिद्ध ऐतिहासिक इमारतें मुस्लिम-पूर्वकाल को हिन्दू संरचनाएँ हैं उस समय तक व्यापक रूप में सर्व-ज्ञात नहीं हुई यो जब भी अपवात की मृत्यु हुई, और कदाचित् वे भी अन्य लोगों की भाति ही इस भ्रान्त धारणा को अपने हृदय में सँजोए रहे कि ताजमहल, नानकिने और ऐसे ही अन्य भवनों को विदेशी मध्यकालीन मुस्लिम राज्य-शासकों ने ही भारत में बनवाया था। फिर भी, वे यह टिप्प . किये बिना नहीं रह सके कि दिल्ली स्थित लालकिले के भीतरी कक्ष प्राचीन संस्कृत माहित्य में बर्णित हिन्दू सम्राटों से सम्बन्धित भवनों से पूरी तरह मिलते-ब्बते हैं। उन्होंने अपनी इस उपलब्धि को स्पष्ट रूप में प्रस्तुत करने के लिए अनेन पृष्ठ और अनेन रेखाचित्र अंकित किये हैं। हमारी यह उपलब्धि, कि पुरानी दिल्ली की पुरानी संरचनाएँ, इमारतें पाण्डव-काल तक की पुरानी है, उम विद्वान द्वारा अप्रत्याशित समयंन प्राप्त करती है जिसका सतान हमारी और होना तो दूर रहा, निश्चित रूप से उस वर्ग से मेल बाता या जो यह मानता रहा है कि भारत स्थित सभी मध्यकालीन भवनों का निर्माण मकबरों, डिलों और मस्जिदों के रूप में विदेशी मुस्लिम धर्मी-न्मादियों ने ही कराया था।

नामान्य दर्शक-गण भी लालकिले के अन्दर बने हुए भवनों की हिन्दू विजिष्टनाओं का दर्शन मानकिले के पिछवाड़े परकोटे के साथ-साथ पैदल अयवा किसी बाहन में अलगर और वहां बने भवनों को देखकर कर सकता है। उनहीं बंबाय-क्यी गुम्बदें, इनवी छतें, उन छतों से निकली हुई खूंटियाँ, अष्टकोणी छतरियाँ व बुजें, तथा पूर्वकालिक नदी-घाट तक जाने वाली शंकु-आकार की मेहरावें उन दशंकों के मानस में अदम्य रूप में यह भावना उत्पन्न कर देंगे कि हिन्दू तीथों के नदी-घाटों के समान ही यह स्थान है जहाँ पर इसी प्रकार के हिन्दू भवनों की भरमार रहती है।

राजघाट से कुछ फलाँगों की दूरी पर ही एक अति प्राचीन हिन्दू गढ़ है जिसे आजकल फिरोजशाह कोटला नाम से पुकारा जाता है। उस थोपे हए इस्लामी नाम के कारण पर्यटक और पुरातत्त्वीय साहित्य ने यह जान-कारी प्रस्तुत की है कि उस ध्वस्त भवन को मुस्लिम सुलतान फिरोजशाह तुगलक ने ही बनवाया था। फिरोजशाह ने न तो यही दावा किया है कि उसने किसी वस्तु का निर्माण कराया था और न ही वह कोई ऐसा अभिलेख हमारे पास छोड़ गया है कि उसने किसी भी भवन-निर्माण का आदेश दिया था। उसका राज्य-काल तो भयंकर हारों का दम-घोंटू काल था, जिनमें से दो बार तो बंगाल में मुंह की खानी पड़ी थी और अन्य दो बार सिन्ध में। फ़िरोजशाह से दो पीढ़ी छोटे एक शम्से-शीराज अफ़ीफ़ नाम के चाटुकार ने अपने पितामह को लाभ पहुँचाने वाले के पक्ष में कुछ अस्पष्ट, अनिश्चित भवन-निर्माण के दावे कर दिए हैं। और इस तथ्य को छुपाने, ढकने के यत्न में कि फिरोजशाह ने अपने जीवन का एक बड़ा भाग उत्तृग अशोक-स्तम्भ वाले ध्वस्त हिन्दू-किले में गुजारा या, उसने यह असत्य, मनगढ़न्त कथा प्रचारित कर दी कि फ़िरोजशाह दिल्ली की उत्तर दिशा में स्थित किन्हीं गाँवों से दो अशोक-स्तम्भ उखड़वाकर दिल्ली ले आया था-यहाँ आ जाने पर एक स्तम्भ तो उसने अपने 'क़िले' पर लगवा लिया और दूसरा पहाड़ी पर गड़वा दिया। एक धर्मान्ध, मध्यकालीन मुस्लिम मुलतान अपने किले के ऊपर कभी भी ऐसा काफ़िराना, हिन्दू स्तम्भ नहीं लगवाता जिसपर हिन्दू धर्मादेश अंकित हों। वह तो इसको ध्वस्त ही करा सकता था। किन्तु फिरोजशाह ऐसा न कर सका क्योंकि उसे डर था कि यदि उसने उस स्तम्भ को उखड़वाया, तो सबसे ऊपरी मंजिल में बड़ा भारी छेद रह जायेगा, और जब वह स्तम्भ 'धड़ाम' करके गिरेगा, तो उसके नीचे अनेक निकटवर्ती भवन नष्ट हो जाएँगे। अतः, इसी प्रकार से व्यस्त-क्षेत्र के एक भवन में फिरोजशाह ने अपना निवासस्थान चून लिया और उस

पर सगे अशोक-स्तम्भ की छत्र-छाया में ही जैसे-तैसे काम चलाता रहा। निकटवर्ती अन्य अंद्रों को उसके पूर्व-कालिक विदेशी आक्रमणकारियों ने ध्वस्त किया था। दरवारी चापलूसों को तब यह स्पष्टीकरण प्रस्तुत करना आवश्यक था कि फिरोजशाह ने घृणित, अति प्राचीन हिन्दू स्तम्भ वाले महल में निवास करना किस प्रकार सहन कर लिया। उन चापलूसों ने इतिहास में इसीलिए यह असत्य कया ठूंस दी कि स्वयं फ़िरोजशाह ने, केवन कौतुक-वश हो अति दूर-स्थान से एक अशोक-स्तम्भ उखाड़ लिया या और उसे दिल्ली स्थित अपने महल पर लगवा लिया था।

उपयंक्त विक्लेषण से हम जो कुछ निष्कर्ष निकालते हैं वह यह है कि फिरोजगाह कोटला के नाम से ज्ञात राजप्रासाद सम्राट् अशोक का अपना राजमहल है क्योंकि इसकी छत के ऊपर उसका अपना धर्मादेश-स्तम्भ लगा हुआ है। इस राजमहल की ध्वस्त-अवस्था भी इस बात का प्रमाण है कि मुहम्मद गजनी के प्रारम्भिक ग्यारहवीं शताब्दी से आगे के अनेक इस्लामी आक्रमण का यह महल बुरी तरह शिकार हुआ है।

अधोक के राजप्रासाद का लालकिले से लगभग एक मील के भीतर ही स्थित होना इस बात का एक अन्य प्रमाण है कि जिसे हम आज पुरानी दिल्ली कहते हैं, वह महाभारत-युग से ही अस्तित्व में थी और इसकी स्वापना शाहजहां द्वारा १७वीं शताब्दी में कदापि नहीं की गयी थी। प्रचिति मान्य काल-कम के अनुसार सम्राट् अशोक ईसा से पूर्व तीसरी शताब्दी में राज्यास्त्र थे, और पाण्डव लोग ईसा से तीन हजार वर्ष पूर्व जीवित थे।

मम्राट अणोक के लिए यह सहज, स्वाभाविक ही था कि वह अपना डिना पाण्डबों को पुरानी दिल्ली के बाहर ही बनवाये।

पुरानी दिल्ली नगर यमुना नदी के पश्चिमी तट पर स्थित है। यह भी आचीन हिन्दू परम्परा के अनुकृत ही है क्योंकि दिल्ली के नागरिक अपने नित्य स्तान और नदी में बड़े होकर उदीयमान सूर्य को पूर्व दिशाभिमुख होकर अध्योदि देने के लिए पर्याप्त भोर की घड़ी में ही यमुना-तट पर

जो नावरिक लोग आयु दोवंल्य अथवा रोगों के कारण खास यमुना-

तट तक नहीं जा सकते थे, उनके लिए पाण्डवों ने एक नहर खदवायी थी जो उस स्थान से गुजरती थी जिसे हम आज चाँदनी चौक कहते है। यह प्राचीन राजमार्ग उस समय इसके मध्य से बहने वाली यम्ना नहर की जल-धारा से दो भागों में विभाजित था। इसके दोनों ही किनारों पर हिन्दू पूष्पीय पौधे, पवित्र पौधे जैसे तुलसी तथा मन्दिर घाट थे। वर्तमान गौरी-शंकर मन्दिर उन्हीं में से एक है। अनवरत मुस्लिम धावों के बीच नहर उन मन्दिरों व घाटों के मलवे से भर गयी जो मुस्लिम आक्रमणकारियों द्वारा ध्वस्त किये गये थे। इसलिए यह कल्पना करना गलत है कि फ़िरोजशाह ने इस नहर का निर्माणादेश दिया था। इसके विपरीत उसके राज्य में तो यह नहर बुरी तरह पुर गयी थी, पट गयी थी।

विश्व इतिहास के कुछ विल्प्त अध्याय

प्राचीन लालकिले से आजकल फ़तहपुरी मस्जिद के प्रचलित नाम से विख्यात शिव मन्दिर तक विस्तृत धुरी के चारों ओर गलियों और उप-गलियों का एक विशाल जाल फैला हुआ था जिसके भीतर रहने वाले निवासियों की रक्षा एक विशाल नगर-प्राचीर उसी भाति करती थी जिस प्रकार कोई सीप भीतर रखे अनमोल मोती को हृदय से सटाए रखता है। अतः पुरानी दिल्ली के नगर का अध्ययन प्राचीन हिन्दू नगर-योजना के एक अनुपम, श्रेष्ठ उदाहरण के रूप में करना आवश्यक है।

पुरानी दिल्ली महानगरी के उस राजमार्ग व नहर के एक छोर पर लालकिला उपनाम लालकोट से ज्ञात हिन्दू सम्राट्का राजमहल व किला स्थित था। दूसरे छोर पर शिव मन्दिर या चुँकि शिवजी भारत के शासक-वर्ग अर्थात् क्षत्रियों के कुलदेवता थे। वे दोनों एक मील से अधिक की दूरी पर स्थित हैं। अन्त्य 'पुरी' इसके प्राचीन संस्कृत नाम का प्रमाणक प्रत्यय है। 'फतह' इस्लामी शब्द एक 'विजित' हिन्दू बस्ती का द्योतक है। अतः आज जिसको फ़तहपुरी मस्जिद विश्वास किया जाता है, वह एक प्राचीन हिन्दू राजकुलीन मन्दिर है। इस निष्कषं की आगे भी पुष्टि उस लघु मण्डपाकार आले से हो जाती है जो मुख्य प्रवेशद्वार के केन्द्र में ऊपर बना हुआ है। जैसी सामान्य हिन्दू पद्धति है, उसी के अनुरूप भगवान् शिव की सन्तान भगवान् गणेश की प्रतिमा उसी छोटे आले में प्रतिष्ठित रहा करती थी।

आइए, हम अब उस तबाकथित तुर्कमान दरवाजे के भीतर, आगे चलें। दो-तीन फर्नांग तक उस संकरी मली में चलने के बाद, वाई ओर एक बन्द गली दिखलायी पड़ती है। भीतर की ओर कुछ गज चलने पर, व्यक्ति, पत्यर की सीडियों की एक सीधी, खड़ी चड़ायी के सम्मुख उपस्थित हो जाता है। इसके बिल्कुल ऊपर एक प्राचीन हिन्दू भवन है। इसपर अब सफ़ेदी की हुई है, फिर भी अयुक्ति-युक्त भाषा में इसे अब भी 'काली' (स्याह) मस्जिद कहते हैं। इसका प्रवेशद्वार द्वारायकाष्ठ (लिटन-पोस्ट) प्रकार का है। इसके दोनों पान्वों में दो पतली बुर्ज-मीनारें हैं। मुस्लिम, कम-से-कम भारत में तो विजित हिन्दू-भवनों को मस्जिद के रूप के उपयोग में नाने हेतु उन भवनों को सफ़ेदी करने के अभ्यस्त हैं। फिर उस 'सफ़ेद' मस्जिद के 'काली' नाम होने का कारण क्या है ? उत्तर बहुत सहज, सरल है। कालो भगवान् शिव की शक्ति, एक हिन्दू देवी का नाम है जो क्षत्रियों वर्षात् भारत के शासक-वर्ग द्वारा आराध्या रही है। जब उस काली मन्दिर को आक्रमणकारी मुस्लिमों ने अपने अधिकार में कर लिया, तब उसका नाम 'काली मस्तिद' रख दिया गया। अतः यदि कोई व्यक्ति 'पुरानी दिल्ली' की अति घुमाबदार गलियों में घुमे-घामे, वहाँ की छान-बीन करे, तो अभी भी इसकी असंदिग्ध जगहों पर अति प्राचीन हिन्दू-भवन प्राप्त हो सकते हैं। वे महाभारतकालीन युग की हिन्दू वास्तुकला के अति दुलंभ नमृते हैं, चाहे दुर्माग्यवश वे आजकल मस्जिदों और मकवरों के नाम से ही जाने जाते हैं। प्रसंगवदा यह भी कह दिया जाय कि इसके चारों ओर पत्नीरों बादि के रूप में बाधितों की भांति रहने वाले व्यक्ति भी उन हिन्दू धर्म-परिवर्तिता के बंगज है जो उन हथियाये गये मन्दिरों के पुजारी अथवा अन्य सेवकों के रूप में उससे सम्बन्धित थे।

बाह्ये, हम अब उम गसी से बाहर आ जाएँ और तुकंमान दरवाजे की और पीठ करके उसी सँकरी गली में आगे बढ़ें। उस दरवाजे से लगभग एक मीन बन्दर की तरफ, तंग गलियों के अन्दर जाकर, भारी दीवारों का बिना छव का एक विभान कमरा मिलता है जहाँ मुलतान रिजया और उसको बहन दक्त की हुई पही है। चूंकि वे पुरानी दिल्ली की भीड़-भाड़ पूर्ण गतियों में एक छत-बिहीन बार्णान भवन के अन्दर दफ़नायी हुई पड़ी हैं, इसलिए यह विश्वास करना क्या बेहूदगी नहीं है कि शाहजहाँ ने पुरानी दिल्ली की स्थापना की थी ?

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

शाही पारिवारिक अन्तर्कलहों की युगों पुरानी मुस्लिम परम्परा में ही सुलतान रजिया को निदंयतापूर्वक कत्ल कर दिया गया था। उसकी मृत्यु से कुछ दशक पूर्व ही दिल्ली में मुस्लिम शासन स्थापित हो पाया था। चंकि वह एक भीड़भाड़पूर्ण बस्ती के एक विशाल भवन में दफ़नायी पड़ी है. इसलिए स्पष्ट है कि १३वीं शताब्दी के प्रारम्भ में इस्लामी शासन के आगमन के समय भी अपनी घुमावदार गलियों के साथ ही यह प्राचीन दिल्ली नगर विद्यमान था, और इसी कारण यह एक प्राचीन हिन्दू नगर होना सिद्ध है। यह अति लघु विवरण उस मान्यता को पूरी तरह अस्वीकृत, निरस्त कर देता है जिसके अनुसार कहा जाता है कि शाहजहां ने १७वीं शताब्दी में पुरानी दिल्ली की स्थापना की थी।

हमारे अपने ही युग में प्रचलित, अज्ञानी ब्रिटिश कर्मचारियों द्वारा प्रसारितं एक जन-विश्वास के अनुसार दिल्ली की सात नगरियाँ थीं। यह एक भयंकर भूल, घोर तृटि है। बहुत सारी अन्य प्राचीन भारतीय नगरियों के समान ही दिल्ली भी सात दीवारों से घिरी हुई थी। पहली दीवार वह है जिसमें दिल्ली दरवाजे से कश्मीरी दरवाजे तक फैली-पुरानी दिल्ली बसी हुई है। दूसरी दीवार में अशोक का वह राजमहल परिवेष्टित था जिसे आजकल 'फ़िरोजशाह कोटला' नाम से पुकारते हैं। उस दीवार की बाह्य-रेखा उस तथाकथित विशाल 'खूनी' द्वार से पहचानी जा सकती है जो सम्राट् अशोक के राजप्रासाद के बाहर राजमार्ग पर टेढ़ा खड़ा है। तीसरी दीवार वह थी जिसमें इन्द्रप्रस्थ सम्पत्ति (ऐस्टेट) नामक क्षेत्र सम्मिलित था, जहाँ आजकल 'इण्डियन इंस्टीच्यूट ऑफ़ पब्लिक एड्मिनिस्ट्रेशन', महा-लेखाकार का कार्यालय आदि भवन स्थित हैं। चौथी दीवार 'पुराने किले' के निकट से जाती थी। नेशनल स्टेडियम को जाने वाले एक विशाल प्रवेशद्वार सहित उस दीवार के ध्वंसावशेष सफ़ेद और लाल हिन्दू नमूनों-युक्त प्राचीन हिन्दू मान-प्रतिष्ठा सहित अभी भी देखे जा सकते हैं। पांचवी दीवार में वे ध्वंसावशेष घिरे हुए थे जिनको हम आज निजामुद्दीन के मकबरे के चारों ओर फैले हुए देखते हैं। छठी दोवार में विजय-मण्डल, होज बास

और बेगमपुरी मस्जिद नाम से ज्ञात ध्वंसावशेष सम्मिलित थे। सातवीं दीबार में वे क्षेत्र स्थित थे जिनको आजकल कुतुबमीनार-संकुल, तुगलकाबाद और सूर्यकृण्ड क्षेत्र कहते हैं।

भवनों और मन्दिरों से भरपूर, तथा विश्व की सर्वाधिक वैज्ञानिक और विकसित सामाजिक व राजनीतिक प्रणालियों की सृजना करने वाले धनी, समृद्ध और मुखी नागरिकों बाली, प्राचीन हिन्दू भारत की भव्य मुविस्तृत महानगरी दिल्ली—इतनी अधिक व्यापक फैली हुई थी।

इसी के भीतर हजारों खम्भों वाले राजमहल भी थे जिनके सन्दर्भ पूर्वकालिक मुस्लिम राज्यों के तिथिवृत्तों में प्रायः मिल जाते हैं। लाल महल और चींसठ-खम्भा जैसे अन्य भवन भी थे जिनके कुछ भागों को आज भी तपाकथित निजामुद्दीन के मकबरे के पास देखा जा सकता है। जिनको आज हुमार्यू और सफदरजंग के मकबरे के रूप में विश्वास किया जाता है, वे भी प्राचीन हिन्दू राजमहल हैं।

प्राचीन भारत में नगरों और ताल्लुकों की प्राय: एक अटूट श्रृंखला थी जो उत्तर से दक्षिण की ओर फैले हुए थे। हम ज्यों-ज्यों दक्षिण की ओर जाते हैं, हमें तथाकथित तुगलकाबाद, बल्लभगढ़, छत्रपुर, कोसी कलाँ, डीग, भरतपुर, कुम्हेर, गोवर्धन, गोकुल, मथुरा, वृन्दावन, कांकरोली, नगरचन, सिकन्द्रा, आगरा, किरोली, कन्वाहा, फ़तहपुर सीकरी एक अटूट मातत्व, श्रृंखला में ही मिलते हैं।

प्राचीन दिल्ली में (दाहकमं के लिए) निगमवोध घाट से लेकर (प्राचीन हिन्दू राजकुलीन वैभव की स्मृति दिलाने वाले) राजघाट तक नदी-घाटों को एक अट्ट गौरवशाली शृंखला थी। किन्तु मुहम्मद-बिन-कासिम से बहादुरणाह जफ़र तक विदेशी आक्रमणों और धावों की हजार-वर्षीय अवधि में इन सभी नगरियों और नदीघाटों, राजकीय भवनों और मन्दिरों को सण्ड-विसण्ड, ध्वस्त अथवा अस्तित्त्वहीन कर दिया गया था। अतः इस धारणा को त्याग देना चाहिये कि दिल्ली कुछ मुस्लिम उप-नगरियो का एक समूह है। इसके स्थान पर, यह स्मरण रखना चाहिये कि प्राचीन दिस्ली कम-स-कम मूर्वकुण्ड से कश्मीरी दरवाजे तक -स्थूल रूप में लगभग मोमह मीम फैली हुई थी। यह विशाल महानगरी निरस्तर इस्लामी

आकामक धावों के कारण यत्न-तत्र एकाकी बस्ती अंथवा ध्वस्त क्षेत्र वाली हो गई थी। किन्तु वे ध्वंसावशेष आज भी निष्पक्ष, विवेकी व्यक्तियों को प्राचीन हिन्दुओं के यश-गौरव, धन और शक्ति की तथा उनकी नगर-योजना एवं सुरक्षा-प्रणाली की गौरवावस्था का दर्शन करा सकते हैं।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

यह जन-विश्वास निराधार है कि दिल्ली में मात्र पुराना किला ही पाण्डव-काल से सम्बन्धित है। कुरुवंश के राजधराने में १०० कौरव, पांच पाण्डव राजकुमार, अनेक वयोवृद्ध ज्येष्ठ सम्बन्धी-गण, पत्नियाँ, राज-कुमारियाँ, और विपुल संख्यक परिचर थे। ये सभी मात्र पुराने किले में ही सीमित नहीं रह सकते थे । अतः प्राचीन ध्वंसावशेषों से सर्वत्र भरा-पड़ा दिल्ली का सम्पूर्ण क्षेत्र ही महाभारत-काल से सम्बन्धित है।

88

# दिल्ली का लालकिला हिन्दू लालकोट है

दिल्ली के लालकिले में प्रकाश एवं ध्विन कार्यंक्रम का चमत्कार देखने के लिए टिकट सरीदने वाले व्यक्ति अनजाने ही इस तथ्य से अनिभज्ञ रहते हैं कि उनको तो इस किले की कथा का मात्र एक अंश ही दिखाया जा रहा है, और इसलिए उनकी व्यय की गई धनराशि का उनको पूर्ण प्रतिफल मिल नहीं रहा है।

यह चमत्कारी प्रदर्शन उसी घिसे-पिटे कथन से प्रारम्भ होता है कि पांचवीं पोड़ी के मुगल सम्राट् शाहजहाँ ने इस लालकिले को १७वीं शताब्दी में बनवाया था। यह तो ऐतिहासिक भयंकर भूल है। लालकिला तो शाहजहाँ से शताब्दियों पूर्व भी अस्तित्व में था, विद्यमान था।

बनरल कनियम ने, जिसे भारत में पुरातत्त्वीय सर्वेक्षण का आयोजन कार्य सर्वेप्रयम सीपा गया था, यह पूर्व अनुमान करके मूल, प्रारम्भिक गलती कर डाली कि भारत में स्थित सभी मध्यकालीन भवन मुस्लिम आक्रमण-कारियों डारा बनवाये गये थे।

परवर्ती इतिहास-नेखकों ने उपयंक्त अनुमान को अन्धाधुन्ध दोहराया है, बिना यह अनुमव किए ही कि ये सभी अनुमान मान्न जनरल कर्निधम को धारणा पर ही आधारित है। लालकिले के इतिहास से दृश्यमान ही बाता है कि इस प्रकार की पूर्व-धारणाएँ कितनी भयंकर और भ्रामक ही सकती है, विशेषकर तब बब वे हिन्दुस्तान के भवनों से सम्बन्धित हैं जिनका निमांच-श्रेष एक विदेशी द्वारा अन्य विदेशियों को दिया जाता है। जनरल कतिकम ने विलिक्षियों और तुगलकों को निर्माण-श्रेय दिया है।

कातिकम के भारे किचार' आधार को ऐतिहासिक शोधकायं में तबतक कोई स्वान नहीं मिलना चाहिये जबतक यह 'विचार' प्रवल साक्ष्य और सणकत तर्कों से समिथित, पुष्ट न हों। यह कुछ करना तो दूर, किन्यम ने अपने रूढ़िवादी निष्कर्षों को अनिवायं 'यदि' और 'किन्तु' 'परन्तु' से भर दिया है। अपने प्रतिवेदन के पृष्ठ १५२ पर उसने लिखा है: "यदि इस प्रकार लालिक के का स्थान अनंगपाल की स्थिति से निश्चित किया जाय, साथ ही लौह-स्तम्भ का भी ध्यान रखा जाय, तब महान् भव्य प्राचीन किला जो अब कुतुबमीनार के चारों ओर फैला हुआ है, पूरी सम्भावना है कि वहीं लालकोट है जो अनंगपाल द्वारा बनवाया गया था।" यह अवतरण पातक को उस अत्यन्त सदिग्ध और अस्थिर धारणा का दिग्दर्शन कराने में पर्याप्त होना चाहिये जिसपर भारतीय पुरातत्त्व और इतिहास मूलरूप में आधारित हैं। जनरल किनधम की अयुक्तियुक्त मीमांसा इस तथ्य से और भी स्पष्ट हो जाती है कि यद्यपि दिल्ली में एक भवन 'लालिकला' नाम से जात है, फिर भी वह इसको अन्यत्र खोजता रहा है। अतः यह आवश्यक हो जाता है कि दिल्ली में लालिकले का स्थल छान-बीन लिया जाय।

सर्वप्रथम, हमको यह स्मरण रख लेना चाहिये कि 'लालकिला' णब्दा-वली लालकोट शब्द का यथार्थ, परिपूर्ण अनुवाद है। स्मरण रखने वाली दूसरी बात यह है कि दिल्ली में प्राचीन भवन एक ही है जिसे दृष्टिगोचर कर लालकोट कहा जा सकता है। वह यही लालकिला है। अन्य कोई ऐसा भवन नहीं है जिसपर यह विवरण पूरा खरा उतरता है।

जनता को यह भी बताया गया है कि शाहजहां के शासनकालीन दरवारी कागज-पत्नों में उपलब्ध ऐसा एक भी टुकड़ा नहीं है जो शाहजहां द्वारा लालकिला निर्माण करने के सम्बन्ध में किसी भी प्रकार का भ्रम उत्पन्न करता हो। यदि शाहजहां ने किले का निर्माण किया होता, तो भूमि-अधिग्रहण, इसका सर्वेक्षण, किले के रूप-रेखांकन, और दैनंदिन मँगाये गये सामान आदि के देयकों और प्राप्तियों से सम्बन्धित कागज-पत्नादि भी तो उपलब्ध होते!

लालिक के भीतरी भाग में बहुत सारे इस्लामी शिलालेकों की भर-मार है, किन्तु उनमें से किसी में भी शाहजहां द्वारा कुछ भी निर्माण करने का दावा नहीं किया गया है। ये सभी शिलालेख ऊल-जलूल, असंगत उत्कीणांश हैं जो वैसे ही हैं जैसे भ्रमणकर्ता लोग अन्य व्यक्तियों के भवनों को अपने नाम, स्थान आदि लिखकर विद्रूप कर देते हैं। उदाहरण के लिए हम एक शिनालेख प्रस्तुत करते हैं जिसमें कहा गया है: "ईश्वर महान् है, इंस्वर पावन है। वे रंग-विरंगे भवन और आवास कितने सुन्दर हैं। (वे) उच्चाकाश का भाग है। मेरा कहना है कि उच्चात्मा देवदूत उनपर दृष्टि-पात करने के इच्छुक है।" आदि-आदि। शिलालेख में ऐसी ही बहुत सारी बाते अंकित है। स्या वास्तविक निर्माता अपनी सम्पत्ति को ऐसी व्यर्थ की लिखावटों से विदूप भद्दा करते हैं ? क्या कोई निर्माता स्वामी का नाम, निर्माण-तिथि, मूल्य और निर्माण-प्रयोजन को अंकित करने वाला शिलालेख नहीं नगवायेगा, यदि उसे कुछ लिखवाकर प्रदर्शित करना ही है ? किन्तु भारत में इस्लामी शिलालेख ये कुछ नहीं करते।

XAT.COM:

हम यहाँ विशिष्ट-आगन्तुक-महाकक्ष अर्थात् दीवाने-खास में अंकित पद को प्रस्तुत करना चाहते हैं। इसमें कहा गया है: "यदि धरती पर कहीं स्वर्ग है, तो वह यहीं है, यहीं है।" वह पद यहीं अकस्मात् समाप्त हो जाता है। पाठक को कुछ भी नहीं बताया जाता कि भवन को स्वगं बताने वाला कौन है, किसने इस भवन को बनवाया था, कब और कितना धन इसमें खर्च हुआ था।

सालकिने के दर्शनार्थी यह भी ध्यान में रखें कि आरामगाह उपनाम स्तास महल उपनाम स्वावगाह नामक केन्द्रीय भाग में प्राचीन हिन्दू राज-चिह्न अभी भी बना हुआ है जिसे कोई भी देख सकता है। इसमें ऊपर बनी एक मेहराब के ऊपर देदीप्यमान सूर्य का एक वड़ा प्रतिविम्ब समाविष्ट है। इसके दोनों पक्षों में पवित्र हिन्दू अक्षर 'ऊँ' है।

महराब के ठीक नीचे एक फलक है जिसमें मूर्य के अनेक छोटे-छोटे प्रतिबिम्ब चिवित है। उनके मध्य न्याय-तुला है। न्याय-तुला की तुला का केन्द्रीय-दण्ड हिन्दू कमल-नाल से निकल रहा है। कमल-नाल स्वयं पावन हिन्दू कलग (कुम्म) पर स्थित है। कलश के ठीक नीचे तलवारों के फलक का एक युग्म है जो मूंठ-स-मूंठ भिड़ाकर रखा गया है-फलक ऊपर कोष्ठक के रूपों में मुहते हुए तुला को बीच में ले लेते हैं। हिन्दुओं के लिए अति पवित्र चार गंस उस स्फटिक फलक में देखे जा सकते हैं। इनमें से दो तलवारी की नोकों के पास है, और अन्य दो फलक-आधार के पास दायें-

खास महल की छत से वर्षा का पानी बाहर निकालने के लिए बनी नालियों के मुख वराह, मत्स्य तथा ऐसे ही पशुओं की आकृतियों के बने हुए है। यह एक विशिष्ट हिन्दू-पद्धति है जो मुसलमानों द्वारा मृतिपूजक समझी जाती है। यह भी सिद्ध करता है कि लालकिला और इसके भीतरी भाग हिन्दुओं द्वारा और हिन्दुओं के लिए ही बनाये गये थे।

विश्व इतिहास के कुछ विल्प्त अध्याय

इससे हमें इतिहास-शोध का एक दुर्वोध धोखा और निपट सरल मूहता जात हो जाती है। ऊपर जिस तलवार-फलक का हमने हवाला दिया है, उसे सदैव इस्लामी अर्द्ध चन्द्र कहकर जनता को धोखा दिया गया है। अतः हम फोटोग्राफ़रों, कलाकारों, दर्शकों, पर्यवेक्षकों, इतिहासकारों और पुरातत्त्वज्ञों से अनुरोध करते हैं कि वे सैकड़ों की संख्या में लालकिले में जाएँ और इस फलक को दुबारा इसलिए देखें कि तथाकथित अदं चन्द्र तलवारों का जोडा है, जिसकी मूँठें स्पष्टतया दर्शनीय हैं। उनको सन्तुष्टि हो जायेगी। इससे किले की शाहजहाँ नी कथा का भण्डाफोड़ हो जाता है क्योंकि वह कल्पित अदं चन्द्र ही, आद्यतन, किले के मुस्लिम-निर्माता होने के प्रवल प्रमाण के रूप में प्रस्तुत किया जाता रहा है। इसके विपरीत, हमने ऊपर अनेक ऐसे हिन्दू-प्रतीक-चिह्नों की विद्यमानता उस फलक में इंगित की है जो इस्लामी लेश-माल भी नहीं है।

तस्बीहखाना और तोशाखाना जैसी इस्लामी शब्दावली को बलात् किले पर थोपने के अथक प्रयत्नों की शताब्दियों के बावजूद किले के भीतरी भागों के साथ प्राचीन हिन्दू शब्दावली ज्यों-की-त्यों संलग्न है। अभी तक प्रचलित प्राचीन हिन्दू शब्दावली है—रंग महल, छोटा रंग महल, शीशमहल, भाद्रपद (भादों), श्रावण (सावन) महल, मोती महल, रूप्यमहल, हीरा महल। लाहौरी दरवाजे के अन्दर दुकानों वाला (संस्कृत 'छत्र' से) छता (वाजार), केशर-कुण्ड (मुसम्मन जैसे अशुद्ध रूप में उच्चरित) मान-सम्मान बुजं आदि-आदि । मोती महल, रूप्यमहल और हीरा महल तो नाम को ही शेष बचे हैं। वे सब मुस्लिम आक्रमणों और परवर्ती अत्याचारी मुस्लिम-शासनकाल में नष्ट हो गये।

तुला वाला हिन्दू राजिवह जिस राजोचित भाग में है उसी के कक्ष-द्वारों पर गजमस्तक बने हुए हैं जिनपर महावत बैठे हैं। यदि मुस्लिमों ने

XAT,COM

नालकिला बनवाया होता तो उन्होंने कमरों के दरवाजों के कुण्डों पर मूर्ति-पूजक महावतों वाले गज-मस्तक कभी न बनवाये होते। इसी प्रकार की जीविताकार गज-प्रतिमाएँ दिल्ली-दरवाजे के दोनों ओर बनी हुई हैं। दशंकों को दिल्ली-दरवाजे से प्रवेश की अनुमति नहीं है, किन्तु इस द्वार से बाहर निकल सकते हैं, तथा उसी समय इन हाथियों को देखा जा सकता है। इन गज-प्रतिमाओं का निर्माण ब्रिटिश वायसराय लार्ड कर्जन द्वारा उस समय कराया गया या जब उसे ज्ञात हो गया कि मूल हिन्दू गज-प्रतिमाओं के १२५ ट्कड़े करके किले के भोतर भूमि में गाड़ दिये गये थे। मुगल शासनावधि में पधारे फांसीसी प्रवासी बनियर के अनुसार वे हिन्दू-गज प्रतिमाएँ 'हाथी पोत दरबाजे पर नगाइलाने के बाहर दोनों ओर दायें-बायें खड़ी थीं जहाँ आज सन् १८४७ ई० के स्मृति चिह्न संग्रहीत हैं।

किसे की वास्तुकला पूर्णतः हिन्दू है। इसके गुम्बद सबके सब, पुष्पाच्छा-दित है। प्राचीन अयोध्या-नगरी के समान ही यह किला अनियमित अष्ट-कोणी निर्माण है। इसकी बुजें, छतरियां और कलशें सभी अष्टकोणी हैं। केवल हिन्दू लोगों में ही आठ दिशाओं के नाम है। उन्हीं लोगों ने इन आठों दिशाओं के आठ दिक्पाल निश्चित किये हुए हैं - वे सभी अलौकिक हैं। इस प्रकार अध्टकोणी आकृति का हिन्दू परम्परा में एक विशेष महत्त्व, माहात्म्य है। हिन्दू देवताओं और सम्राटों का दसों दिशाओं में प्रभुत्व, आधिपत्य माना जाता है।

प्रत्येक भवन का शिखर आकाण—स्वर्ग की ओर, और इसकी नींव पाताल सोक की ओर इंगित करते हैं। अतः यदि कोई भवन अष्टकोणी बनता है, तो यह स्वतः दसों दिशाओं का परिचायक होता है जो हिन्दू परम्परा में अति संगत बैठता है।

सालकिने के पिछवाई पुल से सम्बन्धित एक किलेबन्दी वाला मोरचा है जो यमुना नदी के माथ मिलता है। किले का वह भाग सलीमगढ़ कहलाती है। बुंकि ससीम बाहबहां का पिता था इसलिए उसका नाम किले से जुड़े होना इस बात का स्पष्ट प्रमाण है कि यह लालकिला णाहजहाँ के पिता के समय में भी विद्यमान था। किले के भीतर मोती मस्जिद का निर्माण-यश नाहजहां के बेटे औरंगजेब की दिया जाता है। यही तथ्य, कि घोर धर्मान्ध

शाहजहाँ ने भी स्वयं किसी मस्जिद का निर्माण नहीं कराया था, सिद्ध करता है कि वह किले में बलात् रहने लगा था-किसी भी प्रकार इसका निर्माता नहीं था। अन्यथा उसने किले के भीतर ही किसी मस्जिद को तो बनवाया हाता ।

एक अन्य प्रमाण जो प्रलेखात्मक है- भाहजहाँ के काल का चित्र होना है। बोडलियन पुस्तकालय, आक्सफोर्ड में मुरक्षित रखे इस चित्र में, उसमें दिये गये शीर्षक के अनुसार, शाहजहां को दिल्ली के लालकिले में बने दीवाने-आम कक्ष में सन् १६२८ ई० में फ़ारसी राजदूत का स्वागत करते हए दिखाया गया है। उसी चित्र की प्रतिकृति 'इलस्ट्रेटेड वीकली ऑफ इण्डिया' के मार्च १६७१ के अंक में प्रकाशित है। चूंकि शाहजहाँ राजगद्दी पर सन् १६२= ई० के फरवरी मास में बैठा या, इसलिए वह फ़ारसी राज-दूत का स्वागत लालिक ले में उसी वर्ष में नहीं कर सकता था, यदि किला उससे पूर्व विद्यमान न रहा होता।

डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल ने 'हर्ष चरित-एक सांस्कृतिक अध्ययन' शीषंक अपनी पुस्तक में विशद-विवरणों सहित ऐसे चित्र प्रकाशित किये हैं जिनसे सिद्ध होता है कि लालकिले के भीतर बने हुए राजकीय आवासीय भाग उसी पद्धति पर बने हुए हैं जिस पद्धति पर संस्कृत साहित्य (प्राचीन)

में वर्णित भवन हिन्दू सम्राटों के लिए बनते थे।

विषद इतिहास के कुछ विल्प्त अध्याय

संक्षेप की दृष्टि से, बिना विशद व्याख्या के ही हम अब अन्य अनेका-नेक प्रमाणों का उल्लेख करेंगे। हिन्दू सूर्य-चिह्न सबसे बाहरी द्वार से लेकर सर्वाधिक भीतरी भाग तक सम्पूर्ण किले में उत्कीण है। इतना ही नहीं, तथा-कथित मोती मस्जिद की भीतरी संगमरमर की दीवारों के ऊपरी भाग में भी हिन्दू सूर्य चिवित है। ठोस स्वणं का, इसी प्रकार का सूर्य-चिह्न उदयपुर के महाराणा के राजमहल में सुशोभित है। इस तथाकथित मोती मस्जिद में (जो मुस्लिम-पूर्वयुग में किले का निर्माण करने वाले हिन्दू राजवंश द्वारा निमित हिन्दू मोती मन्दिर था) प्रवेशद्वार के भीतर मेहराब के ऊपर परम्परागत पाँच फलों का समूह दो स्थानों पर रखा हुआ है। ये पंचफल इंग्वर को नैवेधम, अथवा प्रसादम के रूप में भेंट किये जाते हैं।

आज से लगभग एक गताब्दी पूर्व श्री ए० के० फोबँस द्वारा लिखित 'रसमान' पुस्तक में उस शिलालेख का सन्दर्भ है जिसमें उल्लेख है कि हिन्दू सम्राट् अनंगपाल ने दिल्ली का लालकोट - लालकिला ११वीं शताब्दी में बनाया था। यह सम्पूर्ण समस्या का समाधान कर देता है।

#### विकव इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

प्रेमी और वास्तुकला-विशारद

बम्बई से प्रकाशित, कला और संस्कृति की 'मार्ग' नामक पत्निका के पुराने अंकों को देखते समय मेरा ध्यान अकस्मात् एक लेख के श्रृंगारी और सोभकारी शीर्षक की ओर आकर्षित हो गया। शीर्षक था, 'शाहजहाँ— प्रेमी और बास्तुकला-विशारद।'

एक दृष्टि से देखा जाय तो उस शीपंक में कोई विशेष बात नहीं थीं क्योंकि लगभग पिछली तीन शताब्दियों तक प्रायः इसी प्रकार की बातें अन्य बहुत सारे लोगों ने भी लिखी हैं जिनका निहित भाव यह रहा है कि कम-से-कम भारत में शाहजहां और कदाचित् प्रायः प्रत्येक मुस्लिम शासक स्वयं न केवल कला, शिक्षा और शृंगार का एक महान् संरक्षक ही रहा है, ऑपतु एक ऐसा निपुण वास्तुकलाविद हुआ है जो पलक झपकते ही और अल्पन्त सरलता से अपनी पेंसिल की दो-चार रेखाओं के इधर-उधर घुमाने-हिलाने मात्र से ही ऐसे आश्चयंकारी भवनों के रूप-रेखांकन चित्र बना सक्ते थे मानो किसी अल्पन्त श्रेष्ठ वास्तुकलाकार ने बनाए हों, जिसमें अपनी कला-कौशन का प्रदर्शन किया गया हो और जिसे देखकर उच्चतर वास्तुकला के प्रारम्भिक छात्रों तथा नीसिखियों के समूह को लिजित होना पर—उनका सिर नीचा हो जाये।

यह है कि गाहजहां (और इसी प्रकार प्रत्येक मध्यकालीन मुस्लिम शासक) अपने अमध्यक हरम के एक या अधिक कोमल-कमनीय तथा आलिंगनीय मध्य हा या प्रतिहास में इस बात की भी मदनों के मानचित्र तथार कर इस्लामी शासक जिल्लामी साथी है कि वे मध्यकालीन इस्लामी शासक उपराव-मीर-बादकाह आदि अत्यधिक तेज, उन्मादकारी

शराब पीते थे और पोस्त व अन्य नशीली वस्तुओं का अति उदारतापूर्वक सेवन करते थे।

वे इस्लामी शहंशाह लोग या तो नितान्त निरक्षर थे अथवा अधिक-से-अधिक कुरान की कुछ पंक्तियों को ही समझने की योग्यता उनमें उत्पन्न कर दी गई थी—यह वह तथ्य है जिसका उपयुक्त लेखा-जोखा इतिहास, कला और वास्तु-विद्या के इन गोवर-गणेश लेखकों ने करने का कभी यल नहीं किया है।

स्पष्ट है कि उन लोगों ने अपनी ऊल-जलूल कल्पनाओं के भयावह, अलीकिक, ऊट-पटाँग निहितायों की ओर ध्यान नहीं दिया है जिन्होंने एक ही समय प्रेमी और वास्तुकला-विशारद के रूप में अत्यिधिक प्रभावी पात होने का अभिनय करने के लिए शाहजहां और अन्य मध्यकालीन मुस्लिम राजधराने की प्रशंसा की है। मैं उनको 'ऊल-जलूल' कल्पनाएँ कहता हूँ क्योंकि किसी भी मध्यकालीन मुस्लिम शासक द्वारा अथवा उसकी ओर से किया गया एक भी तत्कालीन, आधिकारिक ऐतिहासिक दावा नहीं है जिसमें कहा गया हो कि वह मुस्लिम व्यक्ति माना हुआ, निपुण वास्तुकलाविद था। इसलिए अत्यिधक मद्यप और नशीली वस्तुओं के सेवन से अत्यिधक धुत्त, मोगा-सक्त, मध्यकालीन मुस्लिम शहंशाहों को आश्चर्यकारी, विरले वास्तुकलाविशारद कल्पना करने का इन लेखकों का एक ही आधार या—अफ़बाह अथवा कही-सुनी बात।

भारतीय मध्यकालीन कला, वास्तुशिल्य, इतिहास और संस्कृति के अध्ययन की घोर विडम्बना इसी एक तथ्य से स्पष्ट रूप में प्रदिशत हो जाती है कि महत्त्वपूर्ण विषयों के मूलाधारों को सत्यापित किये बिना, परने बिना ही इतिहास-लेखकों अथवा वास्तुकला-विशारदों के रूप में यश-प्रतिष्ठित व्यक्ति व्यावसायिक क्षेत्र के लेखकों के रूप में गम्भीर, व्यावसायिक पित-काओं अथवा विश्व-संरक्षण प्राप्त उच्च-स्तरीय पुस्तकों में उपर्युक्त प्रकार के लेख प्रकाशित कराते रहे हैं। यह इस बात का भी द्योतक है कि न केवल भारत में ही, अपितु समस्त विश्व में जहां भी कहीं भारतीय इतिहास और भारतीय-विद्या का अध्ययन व प्रशिक्षण किया जाता है, वहां की पाठणालाओं, महाविद्यालयों और उच्च-शिक्षा संस्थानों में इन विषयों के

XAT,COM

बारे में कितनी घोर उपेक्षा-वृत्ति और तटस्थता, उदासीनता अपनायी जाती है।

मुझे आएवयं होता है कि क्या कोई ऐसा वास्तुकला-विद्यालय भी होगा जो श्रृंगार और वास्तुकला के बारे में शाहजहाँ की यशोपलब्धि का अध्ययन करने वाले अपने भावी छात्रों को वार्षिक उपाधि-वितरण समारोह में ठीक शाही शाहजहाँ की परम्परा में 'प्रेमी और वास्तुकला-विशारद' की सम्माननीय उपाधि देगा।

यदि वास्तुकला का कोई विद्यालय अपने स्नातकों को दी जाने वाली उपाधि में इस प्रकार का परिवर्तन करने को तैयार नहीं है, तो मैं विचार करता हूँ कि क्या इस कला का स्वयं प्रचार-प्रसार करने वाले व्यक्ति इतनी सावधानी बरतेंगे अथवा साहस दिखाएँगे कि अपने निवासस्थानों अथवा कार्यालय-परिसर के बाहर यह विज्ञापन-पट लगा लें—"श्री", प्रेमी और वास्तुकला-विज्ञारद।"यदि वास्तुकलात्मक प्रतिभा के साथ-साथ श्रृंगार गुण होने से शाहजहां की शान बढ़ती प्रतीत होती है, तो कोई कारण नहीं है कि व्यावसायिक वास्तुकलाकार के रूप में काम करने वाले छोटे-छोटे व्यक्तियों के व्यापार-कार्य में इस विज्ञापन-पद्धति से वृद्धि न हो।

शाहजहां को 'प्रेमी और वास्तुकला-विशारद' नाम से पुकारने का निहितायं यह है कि जान की सभी शाखाओं में से वास्तुकला शाखा मात्र ही इतनी अधोपतित और सीधी-सरल है कि शृंगारिक वृत्तियाँ निष्प्रयोजन न होकर वास्तुकलात्मक-निपुणता में सहायक हैं, और ताजमहल जैसे अत्यधिक अलंकत, विशाल और भव्य भवनों के निर्माण के मानचित्र बनाने के लिए किसी व्यावसायिक प्रशिक्षण अथवा व्यावसायिक उपकरणों की भी आवश्यकता नहीं थी क्योंकि इतिहास में ऐसा उल्लेख कहीं नहीं किया गया है कि शाहजहां के अधिकार में कोई भवन-निर्माण रूपरेखांकन-उपकरण थे अथवा उसने जिल्यकला—वास्तुकला की कहीं कोई शिक्षा पायी थी। तथ्य तो यह है कि आगे यह भाव निहित्त हुआ है कि एक या अधिक महिलाओं से अधिक प्रनिष्ठ सम्बन्ध रखना किसी वास्तुकला के विद्यालय की शर्ते पूरी करने के समान है और स्त्रीलिए, दोनों में से किसी भी एक पद्धित से व्यवित पूरा वास्तुकलाकार हो सकता है—उसकी क्षमता, योग्यता प्राप्त कर

सकता है। मुझे आष्चयं होता है कि क्या वास्तुकला का प्रशिक्षण देने अथवा लेने वाले वास्तुकला का यथार्थ अध्ययन करने के स्थान पर इस प्रकार का कामुकतापूणं विकल्प स्वीकार करेंगे क्योंकि यही बात तो 'शाहजहाँ— प्रेमी और वास्तुकला-विशारद' का वर्णन करके प्रस्तुत की जा रही है तथा इसी बात को ताजमहल के बारे में लिखी गयी सभी प्रकार की रचनाओं में प्रायः अनुमान किया गया है अथवा विविध प्रकार से प्रस्तुत किया गया है।

फिर भी, यह जैसा भी है, प्रेमी और वास्तुकलाकार के रूप में शाहनहां के वर्णन का कोई आधार इतिहास में उपलब्ध नहीं है। उसे 'प्रेमी' की संज्ञा से विभूषित करने का जो निहित भाव है, वह यह है कि पित के रूप में शाहजहां अपनी पत्नी मुमताज के प्रति अत्यधिक पत्नी-निष्ठ या और उसका अन्य महिला/महिलाओं से कोई रित-सम्बन्ध नहीं या। किन्तु इतिहास इस बात के विरोधी सन्दर्भों से भरा पड़ा है। मुगल-हरमों के बारे में ज्ञात ही है कि उनमें कम-से-कम पाँच हजार महिलाएँ तो रहती ही थीं। इसके अतिरिक्त यह भी सबंज्ञात ही है कि शाहजहां का अपने ही सम्बन्ध्यों की पत्नियों; यथा उसके साले शाइस्ता खान की पत्नी और खलीलुल्लाह खान जैसे दरबारियों की पत्नियों तथा जैसा बहुत सारे लोग सन्देह करते हैं, स्वयं उसकी बड़ी बेटी जहांनारा से भी अवैध शारीरिक सम्बन्ध था। उसकी अपनी प्रृंगारिक रँग-रिलयों की कुछ झलक 'ताजमहल हिन्दू राजभवन है' शीर्षक पुस्तक में प्राप्त होती है।

उसी पुस्तक में स्पष्ट रूप से दर्शाया गया है कि जिन असंख्य भवनों के निर्माण का श्रेय शाहजहां को दिया जाता है, उसने तो उनमें से एक का भी निर्माण नहीं किया था। इसके विपरीत, उसके दरबार के अपने तिथिवृत्त अर्थात् 'बादशाहनामा' में उल्लेख है कि शाहजहां ने आदेश दिया था कि उसके राज्य में एक भी हिन्दू मन्दिर को बना हुआ खड़ा मत रहने दो। इसीलिए माल इलाहाबाद जिले में ही ७६ मन्दिर गिराये गये थे। ताजमहल भवन को भी जयसिंह से बलात् छीन लिया गया था—जंसा 'बादशाहनामा' के खण्ड 1, पृष्ठ ४०३ पर दी गई आत्म-स्वीकृति से स्वयं सिद्ध है। अतः, ऐतिहासिक वर्णनों से छाँटकर यदि कुछ विशेषण शाहजहां के साथ जोड़ने

ही हों, तो 'प्रेमी और वास्तुकलाकार' न होकर 'अपहरणकर्ता और लम्पट', 'विध्वंसक और भ्रष्टकर्ता', 'यातनादाता और सूदखोर' और 'विद्रोही और धर्मान्ध' ही हो सकते हैं।

उपर्यक्त विशेषणों का उसके राज्य के वर्णनों में पर्याप्त आधार है

क्योंकि जात हो है कि शाहजहां ने अपने पिता बादशाह जहांगीर के विरुद्ध बगावत की थी, और शाहजहां का यह स्वभाव भी सभी लोगों को मालुम ही है कि वह भीषण दुर्दान्त यातनाओं का भय देकर पकड़े हुए ईसाइयों

और हिन्दुओं को धमकाता रहता था, ताकि वे मुसलमान बन जाएँ। मुमताज के प्रति शाहजहां के असीम प्रेम के कारण ताज का निर्माण होना मानना भी अयुक्तियुक्त और अनेक दृष्टियों से बेहूदगी है। सर्व-प्रथम, किसी भी महिला के साथ सम्भोग की कामना पुरुष को निश्शक्त, असमर्थकारी और अयोग्य बनाने वाली प्रेरणा है। रति-श्रृंगार कभी भी किसी पुरुष में विशेष शक्ति उत्पन्न नहीं करता। पुरुष-स्त्री के प्रेमवश उत्पन्न होने वाली माल दो वस्तुएँ ही सर्वत ज्ञात हैं--लड़का अथवा सड़की। किसी भी हालत में कोई भवन नहीं। यह प्रारम्भिक मनोविज्ञान है, मानस-शास्त्र है। इसी प्रकार यह विश्वास करना भी एक अन्य बेहदगी है कि शाहबहाँ ने मुमताज के मृत-पिण्ड पर तो सम्पूर्ण प्रेम बरसा दिया किन्तु उसके जीवित रहते उसके लिए कुछ भी नहीं किया। किसी महिला के बीबित रहते उसको लाइ-प्यार न करने वाला व्यक्ति उसी महिला की मृत्यु के बाद उसके शब के प्रति अत्यधिक उदार, द्रवीभूत नहीं हो जायेगा। साब ही, ताजमहल के निर्माण के कारण यदि 'प्रेमी और वास्तुकला-विणारद' की उपाधि बाहजहाँ के लिए सर्वथा उचित समझी जाती है, तो क्या हमें उन मुस्लिम बादशाहों के लिए इसी प्रकार के अनेक विशेषण बोडने नहीं पड़ेंगे जिनके बारे में विश्वास किया जाता है कि उन्होंने औरगाबाद में बीवी का मकबरा, सिकन्द्रा में अकबर का तथाकथित मकबरा और दिस्ती में सफदरजंग का तयाकथित मकबरा व अन्य बहुत-से भवनों का निर्माण कराया था। उदाहरण के लिए, किसी नि:सन्तान विधवा हमीदा बानू को, जो बादशाह हुमायूँ के हरम की ४,००० महिलाओं में से एक थी, निवान्त बसत्य स्य में, दिल्ली में विशाल भव्य हुमायूँ का मकवरा

निर्माण कराने का श्रेय दिया जाता है। तब क्या इतिहास में हमीदा बानू को भी 'प्रेमी और वास्तुकला-विशारद' के रूप में वर्णन नहीं किया जाना चाहिये ?

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

इसीसे हम दूसरे प्रक्रन पर आ जाते हैं। मध्यकालीन मुस्लिम शाहजादियों, सुलतानों और दरवारियों को असंख्य मकबरे-समूह बनवाने के साथ-साथ असंख्य मस्जिदें बनवाने का भी श्रेय दिया जाता है। अपनी पत्नियों, अथवा अपने पतियों के लिए भव्य मकबरे बनवाने वालों को यदि 'प्रेमी और वास्तुकला-विशारद' कहकर पुकारना शोभनीय है, तो उन व्यक्तियों को भी, जिनके बारे में विश्वास किया जाता है कि उन्होंने अगणित मस्जिदों का निर्माण कराया था, 'प्रेमी और सन्त' अथवा 'प्रेमी-और वास्तुकलाकार', 'दिन में धार्मिक और रात में छिछोरे' अथवा 'नृत्य और सुन्दरी के प्रेमी' पुकारना शोभनीय नहीं है ? काल्पनिक 'प्रेमी और वास्तुकलाकार' शाहजहाँ की ध्वनि पर ही ऐसे अनेक विशेषण-प्रमों की कल्पना की जा सकती है।

वास्तकला सम्बन्धी पाठ्यक्रम निर्धारित करने वाले और वास्तुकला-विशारद के रूप में योग्यता प्राप्त करने की महत्त्वाकांक्षा रखने वाले व्यक्ति भारतीय मध्यकालीन इतिहास के विद्वानों से यह पूछकर श्रेष्ठ कार्य ही करेंगे कि वे इस वात की विशद व्याख्या करें कि शाहजहां ने महिलाओं के प्रति आसक्ति को वार नुकलात्मक अध्ययनों मे किस प्रकार जोड़ दिया था ! यदि ये दो विधाएँ एक-दूसरे की पूरक समझी जाती है, तो कोई कारण नहीं है कि इस भूतल के मुखंतम, जड़ व्यक्ति द्वारा भी णैक्षिक अध्ययन को नीरन, कड़ी मजदूरी क्यों समझा जाये! अध्ययन की प्रत्येक जाला को उतना ही श्रृंगारिक बनासा जा सकता था जितना विचार किया जाता है कि शाहजहाँ ने वास्तुकला के अध्ययन को श्रृंगारिक बना दिया था (अथवा उमका यही एकमात्र कार्य था ?)।

यह देखना शेप रह जाता है कि बास्तुकलाकार बनने की तीत्र इच्छा रखने वाली महिला क्या अपना शीक्षक भविष्य उज्ज्वलतर बना सकती है यदि श्रृंगारिक भावना से एक या अधिक पुरुषों से मेल-मिलाप बढ़ाये। और चूंकि शाहजहाँ की सर्वज्ञात ४,००० रखेलें और इन्हीं के साय-साय

उसकी अनेकों हम-बिस्तर अन्य महिलाएँ भी थीं, इसलिए प्रायोगिक रूप में यह पता करना जरा जटिल परीक्षण होगा कि क्या किसी वास्तुकलात्मक आणाबाद के लिए १: ५००० का अनुपात ठीक होगा चाहे पुरुष हो अथवा महिला, अबबा इस पुरुष या महिला का काम कुछ कम या अधिक संख्या में चल सकता था! कुछ भी हो, सही अनुपात निकालने वाले गणितजों/ सांख्यिकी-विशेषज्ञों का अच्छा व्यस्त समय व्यतीत हो जायेगा और सम्भवतः शाहजहां के स्तर का अथवा उससे भी विद्या आदर्श 'प्रेमी-बास्तुकला-विशारद' गुणी का सही आकलन पा सकने में उनका सम्पूर्ण जीवन ही समाप्त हो जायेगा।

इतिहास-लेखक और वास्तुकलाकार तथा सम्भवतः मात्र 'प्रेमी' लोग भी ऐसे गणितज्ञों/सांक्यिकी-विशेषज्ञों के साथ सम्बन्ध रखना स्वाभाविक स्थ में ही पसन्द करेंगे जो श्रृंगारिक और वास्तुकलात्मक प्रशिक्षण की ऐसी सही स्थिति का ज्ञान उपलब्ध करने का परीक्षण करें जिससे आदर्श 'प्रेमी और वास्तुकलाविद' प्रकट हो सकें। यह एक अन्य विचारणीय बात हो सकती है कि 'प्रेमी और वास्तुकलाविद' होने के लिए शाहजहाँ के समान सीधा किसी बादशाही खानदान का होना आवश्यक होगा या कोई कंगान व्यक्ति भी इस पद को प्राप्त करने की आशा कर सकता है!

एक अन्य विचारणीय प्रश्न यह भी होगा कि सुव्यवस्थित शृंगारिक वातावरण प्रदान करने के लिए वास्तुकलात्मक संस्थाओं में सह-शिक्षा का प्रबन्ध रहेगा अथवा अपने अध्ययनों में शृंगारिक साहाय्य के लिए अपने संस्थागत कार्य के बाहर पूर्ण अथवा अंशकालिक समय हेतु छात्रों को स्वयं श्री अपने शृंगारी साथी ढुँढने होंगे।

'प्रेमी और वास्तुकलाकार' के रूप में माहजहां का ऐतिहासिक निरूपण मीक्षक पुनर्विचार और पाठ्यकम सम्बन्धी-सुधार के लिए नयी सम्भावनाएँ प्रस्तुत करता है। और यद्यपि इस तथ्य का इतने व्यापक रूप में बचवा प्रायः उल्लेख नहीं किया गया है कि भारत में प्रत्येक मुस्लिम सुलतान बचवा प्रायः उल्लेख नहीं किया गया है कि भारत में प्रत्येक मुस्लिम सुलतान बचाकार' था, तथापि विद्यमान ही निपुण, निर्णात 'प्रेमी और वास्तु-इण हमें बात होता है कि उन सभी लोगों के सम्बन्ध में मुक्त रूप से वर्णन किया गया है कि उन सबों के संरक्षण में बड़े-बड़े हरम थे, वे सभी मादक-ओषधियों और तेज नशीले पदार्थों का भारी माद्रा में सेवन किया करते थे, तथा बड़ी-बड़ी संख्या में—अनायास ही मकबरों और मस्जिदों का निर्माण करा दिया करते थे। इस प्रकार, सभी शासक मुस्लिम खानदानों के सभी शाहजादे और शाहजादियाँ, कम-से-कम भारत में तो श्रेष्ठ 'प्रमी और वास्तुकलाकार' सिद्ध होते हैं।

इस अट्ट इस्लाम परम्परा से सन्नढ़ होने पर यदि कोई शिक्षा-सुधारक हमें 'प्रेमी और वास्तुकलाकार', 'प्रेमी और शिक्षक', 'प्रेमी और चिकित्सक', 'प्रेमी और विधि-वेत्ता', 'प्रेमी और यान्त्रक', 'प्रेमी और अभियन्ता', और 'प्रेमी और विद्युत्-विशेषज्ञ' बनाने के लिए हमारे पाठ्य-कमों में परिवर्तन करने की तत्परता दिखाने पर नैतिक-आपत्तियों का उत्तर देने पर विवश किया जाता है, तो वह समर्थ सुधारक गर्व से चारों ओर देखकर उस नियम-निष्ठ व्यक्ति से कहेगा कि, "जाइए। और मुस्लिम व अंग्रेज विद्वानों और उनके अन्धे, मिश्रित अनुयायियों द्वारा तैयार किए गए मध्यकालीन भारतीय इतिहास के पाठ्य-प्रन्थों को पुनः पढ़िये, तथा चुप हो जाइये।" यदि कोई व्यक्ति सोचता है कि अश्लील माहित्य, वेश्या-वृत्ति, मदिरा-पान अथवा मादक औषध-सेवन व्यक्ति के अध्ययन, या चरित्र या स्वास्थ्य या व्यावसायिक-पद को हानि पहुँचाता है, तो उसे चाहिये कि वह परम्परागत भारतीय इतिहास-ग्रन्थों का अध्ययन करे और ज्ञानार्जन करलाभान्वित हो। व्यक्ति असीमित रूप मे खान-पान करसकता है, गराब पी सकता है, और शिथिल, क्लान्त हो सकता है, तथा फिर भी —इस सबके बावजूद अथवा इसी के कारण प्रसिद्धि प्राप्त कर सकता है। इसलिए, आइये, हम सब भी कहें — "धन्य है 'प्रेमी और वास्तुकलाकार' शाहजहाँ जो हमारे समक्ष, शुष्क शैक्षिक अध्ययनों को किकतंव्य-विमूदकारी शृंगार के साथ जोड़ने में, एक अनुकरणीय ज्वलन्त उदाहरण छोड़ गया

## अकबर के तथाकथित विवाह स्पष्ट रूप में अपहरण-काण्ड थे

भारत में तीसरी पीड़ी के मुगल-शासक स्रकबर (सन् १४४६-१६०४) को बहुआ अवाष्टनीय रूप में प्रदर्शित किया गया है, और एक महान् व्यक्ति और सच्चरित्र शासक के रूप में प्रस्तुत किया जा रहा है।

उसके जीवन और चरित्र के प्रत्येक पक्ष का पूर्ण पुनर्विवेचन और मृत्यांकन आवश्यक है। वह वैसा देवदूत नहीं है जैसाकि उसे प्रस्तुत करने का यल किया जाता है। यहां मैं अकबर के जीवन और नियम के मात्र एक पक्ष की ही चर्चा करना चाहता हूं, और वह है उसका वैवाहिक-कार्य, जिसकी अभी तक अन्तसंस्प्रदाय-सोहाई और विचक्षण कूटनीति में गीति-स्वरसंगति और सबंधेष्ठ निबन्धों के अति-प्रशंसित रूप में वर्णन किया गया है।

में, इस अध्याय में कुछ प्रतिनिधि, चुने हुए उदाहरणों की चर्चा करना नाहता हैं। उसमें से कम-से-कम दो तो जघन्य, पूर्व-चिन्तित हत्याकाण्ड थे। एक अन्य ऐसा मामना या जिससे एक पित को इसलिए उत्तेजित कर शिकार पर भेजा गया या कि उसकी पत्नी को हथियाया जा सके। अन्य मामले अग्रहरणों के ये वो आतंक और भय-पद्धति पर आधारित सैनिक-पराधीनता आग कार्यक्ष्य में परिणत किए गये थे। इनके साथ ही कुछ ऐसे प्रयत्न भी वे वो विश्वस हो गये थे। उदाहरण के लिए, यदि गोंडवाना की राजकुमारी इंगांबती ने गुड-अंद में मृत्यु का वरण नहीं किया होता, तो वह भी अकबर कहता में अपनी शीवन-नीला समाप्त करती, और ऐसी स्थिति में अवुल किया है के या से पत्नी की अपने अतिप्रशंसात्मक अकबरनामा में उसे एक विवाह के क्या में अन्तुत कर दिया होता।

अकबर के जिस वैवाहिक-सम्बन्ध की बहुत शेखी बचारी जाती है, वह जयपुर के शासक राजधराने से है, किन्तु वह कार्य भी अकबर के एक सैनिक-सरदार द्वारा राजा भारमल का पराभव करने के बाद सम्पन्न कराया गया था। वह व्यक्ति था शर्फ़्ट्टीन, जिसने भारमल के रजवाड़े पर आतंक और भय के अनेक आक्रमण किए थे। शर्फ़्ट्टीन जयपुर राजधराने के तीन राजकुमारों—खंगर, राजसिंह और जगन्नाथ को पकड़ पाने में सफल हुआ था। उनको साँभर में बन्दीगृह में रखा गया था और स्पष्टतया भीपण यातनाएँ देकर मार डालने की धमकी भी दी गई थी। उनकी ख़तरे में पड़ी जिन्दगी बचाने के लिए ही भारमल की कन्या का कौमार्य अकबर के हरम के द्वार पर बलि चढ़ाना पड़ा था।

डाक्टर आणीर्वादीलाल श्रीवास्तव ने अपनी 'अकबर महान्' नामक पुस्तक के पृष्ठ ६१-६३ पर पयंवेक्षण किया है: "कछवाह प्रमुख के समझ सबंनाण उपस्थित था। इसीलिए, असहायावस्था में उसने अकबर द्वारा मध्यस्थता और उसके साथ समझौता स्वीकार कर लिया।" यही कारण था कि ज्यों ही निरीह, असहाय राजपूत कन्या का अपंण किया गया, त्यों ही तीनों राजकुमारों को बन्दी-अबस्था से मुक्ति दे दी गई। डाक्टर श्रीवास्तव द्वारा यह भी उल्लेख किया गया है कि अकबर के आने पर दौसा और उसके निकटवर्ती क्षेत्रों के निवासी लोग भाग गये थे, जो सिद्ध करता है कि अकबर को शिकार की खोज में फिरने वाला चीता समझा जाता था, न कि किसी प्रेम-याता पर पधारा मुस्कराता, सुकोमल-हृदय दूल्हा। उसे तो नृशंस युद्ध-पिपासु व्यक्ति के रूप में देखा जाता था जो मुग़ल-कूरता की दुष्टता में बन्दी बनाये गये तीन भाइयों के जीवन के बदले में उनकी बहिन, एक राजपूत कन्या का अपहरण करने के लिए कोधित होता हुआ चला आया था।

यहाँ यह भी ध्यान रखने की बात है कि सांभर न तो अकबर की और न ही जयपुर-शासक की राजधानी थी। ऐसा कोई सांसारिक कारण तो दिलायी नहीं देता था कि यह तथाकथित शाही-विवाह ऐसे निजंन स्थान पर क्यों 'सम्पन्न' किया गया? कारण स्पष्टतया यह था कि तीन बन्दी राजपूत राजकुमारों की जीवन-मुक्ति का मूल राजकुमारी का कौमार्य था जो समर्पण करना पड़ा था। XAT,COM

उल्लेख योग्य एक अन्य तथ्य यह है कि अकबर अगले ही दिन फ़तहपुर

सीकरी के लिए रवाना हो गया। साथ में वह समर्पित कन्या थी जिसे भाषा-रूप में 'वधू' कहते थे। कहने का भाव यह है कि कोई वैवाहिक उल्लास, चहल-पहल दृष्टिगोचर नहीं थी। अकबर के युग में तो विवाह की तैयारियाँ महीनों तक चला करती थीं। फिर इसमें क्या कारण था कि एक कन्या को प्राप्त करने के २४ घण्टे के भीतर ही अकबर साँभर को छोड़कर फ़तहपुर सीकरी चला गया ? इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि चाट्कार मुस्लिम तिथि-ब्लकारों द्वारा घोषित तथाकथित विवाह-समारोह मनगढ़न्त कथाएँ हैं और तबाकियत विवाहोपहार जयपुर-राज्य और उसके तीन राजकुमारों को अकबर के चंगुल से छुड़ाने के लिए दी गई अतिरिक्त निष्कृति-राशि के सिवाय कुछ नहीं थे।

एक अन्य मूल यह है कि भारमल का कोई भी सम्बन्धी इस तथाकथित विवाह में सम्मिलित अथवा वहाँ पर उपस्थित नहीं था। इतिहास द्वारा हमें ज्ञात होता है कि भारमल के पुत्रों और अन्य सम्बन्धियों का, बाद में अकबर मे परिचय रण-यम्भीर नामक स्थान पर कराया गया था। यह विल्कुल स्वामाविक ही या क्योंकि अत्यन्त मद्यप, लम्पट और कामुक विदेशियों के हायों में अपनी महिलाएँ सौंपने के स्थान पर उनको अग्नि की भेंट चढ़ा देने वाले, जीवित ही जौहर की ज्वालाओं में प्राण होम देने वाले वीर राजपूतों को यह कमं अत्यन्त तिरस्करणीय और गर्मनाक मालूम हुआ था।

दूसरा उदाहरण बैरम लान की विधवा सलीमा सुल्तान वेगम के साथ अकबर के तथाकथित विवाह का है। उस विधवा पर अकबर की बुरी नजर मुक्त में ही भी नवपि वैरम खान आयु में अकवर से ज्येष्ठ था और वालक अकबर को उसके राज-सिहासन पर बैठाने में अनेक संकटों से उसके संरक्षक के स्प में कार्य करता रहा था। हुमायूं की वहिन सलीमा वेगम की लड़की अकबर की निकट-सम्बन्धी वहिन थी।

अकबर के सम्बन्ध में अपनी पुस्तक के पृष्ठ ४१ पर डाक्टर आशीर्वादी नाम श्रीबास्तव उस्तेल करते हैं वहुत पहले सन् १५५७ ई० में ही बैरम बान को उस समय अपने विरुद्ध पड्यन्त्र का सन्देह हो गया था जब एक दिन, मंकोट से बावती पर, जाही हाथी बीमार बैरम खान के खेमे में दौड़ते

हुए घुस आये थे। उस समय से, बड़े उपपुक्त ढंग से बैरम लान को शनै:-शनी: शक्तिहीन किया गया, खुली लड़ाई में पछाड़ा गया, देश-निकाला दिया गया, अनहिलवाड़ पाटन तक उसका पीछा किया गया, उसके पीछे कुछ अफ़गानों को लगाकर उसे मरवा डाला गया। उसके तुरन्त बाद, उसकी पत्नी को अकबर के हरम में सम्मिलित होने के लिए बाध्य कर दिया गया।

यहाँ यह बात ध्यान रखने की है कि अकबर के हाथियों का बैरम बान के खेमे में भगदड़ करते हुए घुस आना इस बात का असंदिग्ध प्रमाण है कि सलीमा बेगम की बैरम खान के साथ शादी ने अकबर के शाही कोप को भड़का दिया था। विन्सैंट स्मिथ ने 'अकबर, महान् मुग़ल' नामक अपनी पुस्तक के पृष्ठ ३०-३१ पर पर्यवेक्षण किया है: "सेना मंकोट से, जालंघर ठहरती हुई, लाहौर पहुँच गयी जहाँ बैरम खान ने सलीमा बेगम से विवाह कर लिया।"

ब्लोचमन ने आई-ने-अकबरी के अपने संस्करण में बड़े आदिमयों का वर्णन करते हुए पृष्ठ ३२१-३४८ पर लिखा है कि बैरम लान ने सलीमा बेगम से शादी की और उसके जल्दी बाद ही अकबर व उसमें मन-मुटाव प्रारम्भ हो गया। यह साक्ष्य और तथ्य कि ताज के सर्वोच्च शाही सेवक बैरम खान से सभी सत्ता छीन ली गयी थी, फिर उसके जीवन की शक्ति छीन ली गयी और अन्त में उसकी पत्नी की इज्जत मात्र इसलिए अपहुत कर ली गयी कि १५ वर्षीय अकबर की काम-लोल्प दृष्टि बैरम सान की कानूनी रूप से विवाहित पत्नी पर बचपन से ही थी, अकबर की विषयासक्ति और अन्य व्यक्तियों के वैवाहिक जीवन में पावनता के प्रति उसकी घोर तिरस्कारपूर्ण भावना का विशिष्ट प्रमाण है।

प्रसंगवश उल्लेख कर दिया जाय कि अपनी पुस्तक के अन्त में विन्सैंट स्मिथ ने अकबर के जिन दुष्कृत्यों की सूची दी है, उपर्युक्त घटना को भी अकबर के घृणित, पूर्व-विचारित, नृशंस हत्याकाण्ड के रूप में उसी में जोड़ लेना चाहिये।

अकवर की तथाकथित सच्चरित्रता के मनगढ़न्त वर्णनों ने, जो समस्त संसार में पढ़ाये जा रहे हैं, ऐसा आणय प्रकट करने का यत्न किया है कि अकवर ने सती-प्रथा की उस कर रीति को रोक दिया था जिसके अन्तर्गत

अपने मृत पति की चिता में आत्मदाह करके हिन्दू विधवा पत्नी मर जाया करती थी। यह दावा, कि दया की भावना से द्रवित होकर अकबर ने सती-प्रया को रोक देने का आदेश दे दिया था, उसी उग्रवादी मुस्लिम मनगढ़न्त बातों के देर में से एक है जिसे आज भारतीय मध्यकालीन इतिहास की संज्ञा देकर सबंब प्रचारित, प्रसारित किया जा रहा है। एक समकालीन कैथोलिक पादरी मनसरंट का स्पष्ट कहना है कि अकबर एक ऐसा कूर-सम्भोगी था जो निहत्तास-कर्म को उपहास ही समझता था। अकबर द्वारा सती-प्रथा वन्द करने के दावे के प्रमाण-स्वरूप जो थोड़े-से उदाहरण प्रस्तुत किए जाते हैं, वे उदाहरण वे हैं जिनमें असहाय हिन्दू राजकुलीन विधवाओं को अपने ही हरम में ठूंस देने के लिए अकबर ने मध्यस्थता की थी।

ऐसा ही ज्वलन्त एक उदाहरण वीरभद्र का है जो पन्ना नामक हिन्दू रजवाड़े का राजकुमार था और जो अपनी आकर्षक, सुन्दर पत्नी के साथ, सशरीर प्रतिभू—सशरीर बन्धक के रूप में अकबर के दरबार में रहा करता था। जब उसके पिता रामचन्द्र की मृत्यु का समाचार आया, तो वीरभद्र राज-सिहासन पर बैठने के लिए अपनी राजधानी रीवां की ओर चल पड़ा। झुठे, मनगढ़न्त इस्लामी वर्णनों में कहा गया है कि जब वीरभद्र अपनी राज-धानी के पास पहुँचा, तब अपनी पालको से गिर पड़ा और मर गया। उस समय उसकी पत्नी को सती होने के लिए तैयार किया गया था, किन्तु उसे अकबर ने सती होने से रोक दिया।

ऐसे पोशीदा और विकृत मुस्लिम वर्णनों में से वास्तविक घटना को भली प्रकार छाटा जा सकता है। इसका कारण यह है कि उनमें अनेक लुटियाँ और बेहदिगियों हैं। वीरभद्र कोई शिशु तो न था जो माल दो या तीन फुट की ऊंबाई से नीचे गिर जाए (क्योंकि याता में पालकी को इतनी ऊँचाई पर डोकर से जाते हैं) और मर जाये। साथ ही, पालकी ढोने वाले कहार भी ऐसे कोई नोसिखिए नहीं थे जो अपने स्वामि-प्रभु के पतन का कारण हो पात । अतः, यह स्पष्ट है कि अकवर के इशारे पर ही वीरभद्र को उसकी और अकबर की राजधानी के मध्य किसी निजन-स्थान पर घात लगाकर मार डाला गया था वयोंकि अकवर की पापमयी कुटिल दृष्टि वीरभद्र की पत्नी पर थी। ज्यों ही बीरभद्र की हत्या कर दी गयी, त्यों ही बधिक-दन द्वारा उसकी पत्नी को अकबर के हरम में बलात् ठूंस दिया गया।

इसी प्रकार का एक अन्य उदाहरण युवराज जयमल की रहस्यमयी और अकस्मात् मृत्यु में उपलब्ध होता है जहाँ उसकी पत्नी को अकवर के हरम में बलात् प्रविष्ट करने के लिए उसके हिन्दू राजकुलीन पति को इसी प्रकार मरवा डाला था। जयमल की पत्नी को सती होने से रोकने के लिए अकबर का स्वयं घोड़े पर सवार होकर जाना और उस महिला के सभी सम्बन्धियों को कारागार में डाल देना सभी प्रकार सन्देहपूर्ण परि-स्थितियाँ ही हैं। जयमल को किसी विशेष उद्देश्य से बंगाल भेजा गया था — ऐसा कहा जाता है। वह रास्ते में मर गया। उसकी पत्नी ने सती हो जाने की तैयारी कर ली । और बिल्कुल ठीक समय पर, सुदूर फतहपुर सीकरी से घोड़े पर चढ़कर, एक बीर योद्धा के समान अकबर ठीक उसी स्थान पर पहुँच जाता है जैसे रंगमंच पर लगे किसी पदें के पीछे से ही आया हो। उसने अपनी सेना अथवा आरक्षी की किसी भी टुकड़ी पर अथवा अपने अधीन किसी अन्य अधिकारी पर विश्वास नहीं किया। और उसे उस असहाय महिला के सभी सम्बन्धियों को अन्धकृप की भीषण यातनाओं को सहन कराने के लिए बन्दी कर लेना पड़ा। यह कया अकस्मात् यहीं समाप्त हो जाती है-इसमें यह भी उल्लेख नहीं किया जाता कि उस नाटक के महानायक अर्थात् अकवर और उस दु:ख-संतप्ता महिला की गति क्या हुई ? उसी विधवा के साथ-साथ श्मशान-घाट तक जाने वाले सभी सम्बन्धियों को जब बन्दीगृह में डाल दिया, तो उस असहाय विधवा को अकबर कहाँ भेज सकता था ? स्वाभाविक ही है, कि अत्यन्त संकोचपूर्वक, 'सम्वेदनशील' अकबर को उस महिला को अपने ही हरम में शरण, आश्रय और संरक्षण देने के लिए बाध्य होना पड़ा-कहानी का यही चरम-बिन्दु प्रतीत होता है।

विन्सैंट स्मिथ ने इस सम्बन्ध में अत्यन्त विवेकपूर्ण टिप्पणी की है कि अकबर के आत्म-प्रशंसित, आत्म-नियुक्त तिथिवृत्त-लेखक अबुल फजल ने इस कथा का किस प्रकार वर्णन किया है। यहाँ यह बात भी स्मरण रखनी चाहिये कि लगभग सभी इतिहास-लेखकों और स्वयं ताज के हकदार

जहांगीर ने भी अबुल फजल को 'निलंक्ज चापलूस' का नाम दिया है। बिन्संट स्मिय ने कहा है—"इस घटना का स्थान और सही-सही तारीख नहीं बतावे गये हैं। मदा की ही भांति, अबुल फ़जल के इस वर्णन में स्पष्टता और संक्षेप का अभाव है।"

उपर्वृंक्त अनुचित और तोड़-मरोड़कर प्रस्तुत किये गये सदोष वर्णन को पुनः सही हम में देखने पर स्पष्ट ज्ञात हो जाता है कि जयमल पूर्ण हप ने स्वस्य या क्योंकि उसे विशिष्ट 'उद्देश्य' की प्राप्ति के लिए बंगाल भेजा गया था। ज्यों ही वह दरवार में अपने प्रिय और निकटस्य व्यक्तियों से कुछ दूर जगह पर पहुँचा, उसे अपट लिया गया और असुरक्षित अवस्था में हो मार हाला गया। तारीख व स्थान का तो उस हालत में कोई महत्त्व या ही नहीं जबकि किसी आदमी की तलाश कुत्ते के समान की जा रही यो और बद व वहाँ कहीं मौका मिलने पर उसे मार डालना ही अभीष्ट बा। स्पष्ट है कि उस घातक घटना की क्षण-प्रतिक्षण जानकारी से अकवर को निरन्तर अवगत रखा जा रहा था। जब जयमल की मृत्यु के बाद. उमके सम्बन्धियों ने स्पष्टतः अकबर द्वारा अपहरण का प्रतिकार किया, तो अक्बर ने उन सबको बन्दीगृह में डालकर अपने रास्ते का काँटा साफ़-कर निया। ष्रधकती हुई मृतक की चिता के किनारे खड़ी शोक-संतप्ता और असहाय, असुरक्षित विधवा को अकबर के हरम में बलात् प्रविष्ट कर दिया गया।

बहु ज्यान रखने की बात है कि अकबर के युग में सती-प्रथा अति व्याप्त थी। ऐसे मामनों में उसकी मध्यस्यता, जिसकी असत्य रूप में कहा बाता है कि उसने कुर प्रया को रोकने की इच्छा से प्रेरित होकर की थी, तथ्य क्य में तो उन मुन्दर विधवाओं को स्वयं अपहृत करने के लिए ही बी। अन्यया, अकदर केवल इसी एक मामले में कृचि क्यों लेता ? और बह अकेबा ही क्यों बाए ? और वह ठीक समय पर, ठीक स्थान पर कैसे पहुँच गया ? और जयमल राजधानी से जाने के बाद तुरन्त कैसे मर गया बार उन दिनों में बद रावमुकुट रक्ततंच इतनी सामान्य नहीं थी जितनी बाब है ? और, तथ्यतः हिसी रोग को भी दोष नहीं दिया गया है। साथ ही, नवमस की मृखु के कारणों की जीच कराने के स्थान पर, उसकी

शोक-विह्वला पत्नी का शव चिता के पास ही से पीछा करने में और उसके सम्बन्धियों के संरक्षणशील, सुरक्षित क्षेत्र से उसे अलग करने में ही अकबर अधिक रुचि लेता हुआ प्रतीत हुआ। इसलिए, यह अन्य हत्या और अप-हरण-काण्ड भी अकवर के रहस्यमय वैवाहिक-व्यापारों में सम्मिलित किया जाना चाहिये।

चौथे और कदाचित् अन्य अनेक अपहरणों का अन्त हत्या में नहीं हुआ क्योंकि इस मामले में पति महोदय चुपके से सुदूर दक्खन-क्षेत्र को चल पड़े थे और अपनी पत्नी पर अकवर का अधिकार होने का पूरा-पूरा अवसर दे गये थे। इस घटना का वर्णन विन्सेंट स्मिय की पुस्तक के पृष्ठ ४७ पर और डॉक्टर आशीर्वादीलाल श्रीवास्तव की पुस्तक के पृष्ठ ५०-८१ पर उपलब्ध है। डॉक्टर श्रीवास्तव जी ने बदायुनी के उद्धरण से कहा है कि "जनवरी १२, सन् १५६४ ई० को अकबर के ऊपर एक प्राणघातक प्रयत्न किया गया था जो अकवर द्वारा कुछ विशिष्ट परिवारों के सम्मान के हरण के विरुद्ध रोष का फल था। बादशाह अकबर ने शेख अब्दूल बसी को बाध्य कर दिया था कि वह अपनी अद्वितीय, अनिद्य मुन्दरी पत्नी को तलाक दे दे। उस शेख ने आज्ञा का पालन किया और बीदर चला गया, तथा उसके बाद उसके बारे में कुछ सुना नहीं गया।" और कौन जानता है कि उसकी भी हत्या नहीं की गई हो, क्योंकि यह तो अकबर का नित्य का स्वभाव, अभ्यास था कि जिस किसी भी व्यक्ति की पत्नी पर उसकी बुरी नजर टिक गई, अकबर ने उसी को किसी-न-किसी बहाने से दूर भेज दिया और रास्ते में मरवा डाला जैसाकि हम बैरम खान और जयमल के मामलों में पहले ही देख चुके हैं।

डॉक्टर श्रीवास्तव ने आगे लिखा है—"हिजड़ों और दलालों के माध्यम में उसी प्रकार के सम्बन्धों के लिए समझौता-वार्ता प्रारम्भ हो गई। बदायुनी का वर्णन ठीक प्रतीत होता है।" इसका अर्थ यह है कि ऐसे अन्य संकड़ों उदाहरण हो सकते हैं जिनमें अकबर के हरम को भरने के लिए संकड़ों पत्नियों को उनके कानुनी पतियों से सदैव के लिए अलग कर दिया गया या।

अपनी पुस्तक के पृष्ठ १२७ पर डॉक्टर श्रीवास्तव का कहना है कि

बहबर ने बाहन की पूर्वी से विवाह किया था जो बीकानेर के शासक कत्याणमन का भाई था। यदि इस कहानी का पूर्ण विवरण सँजीया जावे वो स्पष्ट ज्ञात हो जावेगा कि समूत विनाम की आगंका समक्ष उपस्थित होते पर ही बीकानेर के राजघराने को अपनी असहाय कन्या का कीमार्थ अस्वर के सम्मूख समर्पित करने के लिए बाध्य होना पड़ा था।

वे समस्त परस्पर व्यवहार किस प्रकार के थे, जिनको शब्दाइस्वर और विदम्बना-वम विवाहों के नाम दिये गये हैं, उसी पुस्तक में आगे दिये गरे कुछ उद्दरणों में स्पष्ट हो जाता है। डॉक्टर श्रीवास्तव ने लिखा है-"बैसलमेर के रावल हर राय ने अपनी पूत्री विवाह में अकवर की दे दी। राजा भगवानदास को भेजा गया था कि वह राजकुमारी को शाही डेरे में से आये।" यह किम प्रकार का 'विवाह' है जिसमें न तो दुल्हा दुलहिन के घर आता है, और नहीं दुस्हन दूस्हा के घर जाती है, अपितु पाणवन्ध से नेस एक सैन्य-ट्रकड़ी के साथ राजा भगवानदास की भेज दिया जाता है मानो वह कोई नगर-निगम का दारोगा हो जो लावारिस जानवरों को पक्दने के लिए गया हो। भगवानदास जाता है, और असहाय, अनाथ कन्या को ने बाता है तथा उसे अकबर के शाही देरे में ठूंस देता है जो वास्तव में इधर-उधर से एकब किये गये पशुओं के कोजी-हाउस के समान ही है, जहाँ असहाय महिलाएँ भरी पड़ी यीं और जहां अकबर रूपी साँड प्रजननकार्य के लिए सर्वोच्च, अदितीय था।

सन् १४०७ ई० में प्रकटर ने बांसवाड़ा और डूंगरपुर के शासकों से बातम-समर्थेण कराया । प्रोफंसर श्रीवास्तव की पुस्तक के पृष्ठ कर्माक २१३ से २१८ तक वर्णन किया गया है कि किस प्रकार वांसवाड़ा के मासक रावन प्रताप को और इंगरपुर के मासक रावल आसकरण को बाध्य किया गया था कि वे अकदर के सम्मुख हाथ बांधे खड़े रहें और उसकी अधीनता स्वीकार करें। फिर, वर्णन किया जाता है कि अकबर ने इंबरपुर को राज्युमारी से 'विवाह' कर लिया। एक बार फिर उस निरोह असहाव राजकन्या का नाम, जो इस विवाह की नायिका समझी बाती है, सूल रह बाता है। यह विल्प्त रहता है क्योंकि इसका कोई महत्त्व ही नहीं या। समर्थण की शतों में आदान-प्रदान करने वाली चल-

सम्पत्ति उस कन्या का कीमार्थ मात्र ही है। इस बात को उस समय विशेष रूप में स्पष्ट कर दिया जाता है जब विद्वान् लेखक वर्णन करते हैं कि किस प्रकार लोनकरण और वीरवर को दारोगाओं के रूप में नियुक्त किया गया या कि वे असहाय ड्रारपुर वालिका को अकबर के डेरे में प्रविष्ट कर दें। यहाँ फिर, किसी दुल्हन की बारात अकबर के दरबार में नहीं बाती है, और न ही अकबर को सौभाग्य प्राप्त होता है कि वह किसी स्वस्र के घर पर दामाद के रूप में सुजोभित हो सके। इसके बदले, उस कन्या को उसके विलाप करते हुए माता-पिता की स्नेहमयी गोद से क्रतापूर्वक छीन निया जाता है क्योंकि अकबर की सेना के विध्वंसक-रुख से अपने राज्य को दचाने के लिए अपनी कन्या को समर्पित करने की अति शोचनीय स्थित से वे हत-भाग्य माता-पिता सदैव चिन्तित रहते थे।

अकबर की नितान्त लम्पटता के सम्बन्ध में उसके अपने दरवारी तिथिवृत्त-लेखक अबुल फ़जल ने (ब्लोचमन की आईन-अकबरी के) आईन १५ में लिखा है-"बादशाह ने अपने आराम करने के लिए एक विश्वाल बहारदीवारी बनायी है जिसमें अत्यन्त भव्य भवन हैं। यद्यपि (हरम में) ४,००० से अधिक महिलाएँ हैं, फिर भी शहंशाह ने इनमें से प्रत्येक को पृथक्-पृथक् निवास-गृह दे रखा है।" यह स्मरण रखते हुए कि अबुल-फबल एक चापलूस दरवारी लेखक या, व्यक्ति सहज ही यह अनुभव कर सकता है कि सम्पूर्ण हिन्दुस्थान में कहीं भी कोई ऐसा भवन नहीं है जो अकबर के समय का हो और जिसमें ४,००० महिलाओं को प्यक्-पृथक् रखा जा सकता हो । स्वयं एक ही स्थान पर, पश्वत् रखने के लिए भी ऐसा भवन कहीं विद्यमान नहीं है। यह तथ्य सिद्ध करता है कि असहाय ४,००० महिलाओं को पश्चओं के झण्ड-समान एक ही स्थान में दंस दिया गया होगा —अस्वच्छ और गन्दी वस्तियों में —शाब्दिक रूप में 'बाड़ों' में जैसाकि स्वयं अबुल फ़जल कहता है।

उसी आईन में अवूल फजल ने आगे कहा है- "जब भी कभी बेगमें अयवा उमरावों की पत्नियां या बहाचारिणियां उपहुत होने की इच्छा प्रकट करती है, तब उनको अपनी इच्छा की सूचना सबसे पहले वासनालय के सेवकों को देनी पड़ती है, और फिर उत्तर की प्रतीक्षा करनी पड़ती है।

वहां से उनकी प्रायंना महल के अधिकारियों के पास भेज दी जाती है जिसके पश्चात् उनमें से उपयुक्तों को हरम में प्रविष्ट होने की अनुमति दे दी जाती है। उच्च-अगं की कुछ महिलाएँ वहाँ एक मास तक रहने की अनुमति प्राप्त कर लेती है।"

चुंकि यह बात बिल्कुल अविचारणीय है कि वेगमें, उमरावों की पिलयों और सभी सामान्य महिलाएँ अकबर के साथ पित-पत्नी के रूप में मेल-जोन रखने के लिए व्यग्न हों, इसलिए उपर्युक्त अवतरण का अथं मान इतना हो है कि अकबर अपनी काम-पिपासा शान्त करने के लिए सभी महिलाओं को समयं, सम्भोग्या समझता था। जब हम देखते हैं कि बैरम जान जैसे बड़े-बड़े उमरावों, सरदारों की पत्नियों, दरबारियों की पिलयों और अन्य लोगों की पिलयों का वैवाहिक-सतीत्व भी सुरक्षित नहीं या, तब शेख अब्दुल बसी जैसे साधारण आदिमियों की दुर्दशा की कल्पना तो सहज रूप में ही की जा सकती है।

ब्लोचमन द्वारा सम्पादित आईने-अकबरी के पृष्ठ २७६ पर अबुल क्रवल पाठक को मुचित करता है—"शहंशाह ने महल के पास ही शराब को एक दुकान स्थापित की है "दुकान पर इतनी अधिक वेश्याएँ राज्य-भर से आकर एकत्रित हो गई कि उनकी गणना करना भी कठिन कार्य हो गमा दरबारी लोग नचनियों को अपने घर ले जाया करते थे। यदि कोई प्रसिद्ध दरबारी व्यक्ति किसी असम्मुक्ता को ले जाना चाहता है, तो उसे सर्वप्रयम शहंशाह से अनुमति प्राप्त करनी होती है। इसी प्रकार नड़के भी लॉड़ेबाजी के शिकार होते थे, और शराबीयन तथा अज्ञान से भोब ही जन-सराबा हो जाता था। शहंशाह ने स्वयं कुछ प्रमुख वेश्याओं को बुताया और उनसे पूछा कि उनका कौमार्य किसने भंग किया था ?"

इस प्रकार, मंक्षेप में सम्पूर्ण साक्ष्य यह है कि अकबर के पास ४,००० महिसाओं से भी अधिक का हरम होने के बावजूद भी वह वेश्याओं, लड़कों, नइक्यों की विवास मंख्या रसा करता था, और वड़े-बड़े दरवारियों और सामान्य जनता की पलियों का भी शील-भंग किया करता था।

व्यवः, बत्येक व्यक्ति का विना किसी प्रकार का नू-नच किए अपना जीवन, धर्म, सम्मान और सम्पत्ति अकवर को समपित करने वाला दीन- इलाही का निहितार्थ असीमित लम्पटता के अतिरिक्त और कुछ है ही नहीं। राय सुर्जनिसिंह के साथ की गई रण-थम्भीर की सन्धि से जैसा स्पष्ट है, पराभूत शासकों द्वारा अकबर के हरम में अपनी महिलाएँ अनिवायंतः भेजने से अकवर की कामुकता - लम्पटता और भी प्रत्यक्ष हो जातो है। इसके साथ ही सामान्य लोगों की वैवाहिक-गुप्तता पर अकबर के निरन्तर आक्रमण, पतियों का शिकार और मरण निश्चित करके, अथवा स्थान से बाहर भेजकर उनकी पत्नियों को अपनी कूर-सम्भोग वासना का शिकार बनाना भी अकवर की रित-लालसा को स्पष्ट कर देता है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

ऐसे अत्यन्त घृणित, हानिकर और गन्दे साक्ष्यों का विशाल भण्डार उपलब्ध होने की स्थिति में हमारे इतिहास-ग्रन्थों का पर्याप्त संशोधन किया जाना चाहिये ताकि उनमें अकबर की काल्पनिक वैवाहिक-सद्वृत्तियों और मृत्यों को अब तनिक भी बढ़ा-चढ़ाकर प्रस्तुत न किया जाये। PHIN 2 PRODUCTS STORE STORE IN THE PRODUCT OF THE PROPERTY OF

See TEST TEST TO THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

NAME AND POST OFFICE ADDRESS OF THE PARTY OF

THE WIND ROOM IN THE PERSON NAMED IN COLUMN 2019 AND THE PERSON NAMED IN COLUMN ADDRESS AND THE PERSON NAMED IN COLUMN ADDRESS AND THE PER

THE THE CASE IN MINISTER THE PARTY OF THE COURSE WHEN

THE RESERVE WHEN BEING BUT METERS AND THE PARTY OF THE PA

THE PARTY NAMED AND POST OF THE PARTY NAMED IN COLUMN TWO PARTY.

# इतिहासगभित शब्द और वाक्प्रचार

समय के अनन्त प्रसार में भूतकालिक साम्राज्यों के प्रत्यक्ष चिह्न प्राय: विस्मृति में सुप्त हो जाते हैं। जिस प्रकार विद्यार्थींगण अधूरे वाक्यों में लुप्त बन्दों को भरकर भाषायी परीक्षाओं में सफल हो जाते हैं, उसी प्रकार कुछ विशेष मूद्रों की सहायता से इतिहास-लेखक भी इतिहास के रिक्त स्थानों की पूर्ति कर इतिहास की पुनरंचना कर सकते हैं। ऐसा ही एक महत्त्वपूर्ण मूत उन शब्दों और वाक्यांशों से उपलब्ध होता है जो इतिहास से उद्भूत होने के कारण समय की अबाध गति से पीढ़ियों तक प्रचलित रहते हैं, चाहे वे जिस साम्राज्य के गौरव को प्रतिध्वनित करते हैं उसके अन्य सभी प्रत्यक्ष, दर्मनीय चिह्न सदैव के लिए लुप्त हो जाते हैं।

ब्रिटिश साम्राज्य के सभी अभिलेख और स्मृतियाँ नष्ट हो जाने के बाद भी बदतक अंग्रेजी भाषा में 'ब्रिटिश साम्राज्य में कभी सूर्यास्त नहीं हवा अववा 'इंग्लैण्ड सातों समुद्रों का स्वामी था' जैसे वाक्यांश बने रहेंगे, तबतक ब्रिटिश लोगों के विश्व-व्यापी प्रभुत्व की चर्चा युगों तक चलती ही रहेगी क्योंकि ये दो छोटे-छोटे वाक्यांश विल्प्त ब्रिटिश साम्राज्य के अस्तित्व के ठोस प्रमाण होंगे, चाहे अन्य सभी अभिलेख नष्ट भी हो जायें।

मराठी भाषा में से भी एक वाक्यांश उद्धृत किया जा सकता है जो इतिहास की घटना को चरितायं, सिद्ध करने वाला है। मराठी भाषा में यह वि मामान्य बात है कि कोई भी व्यक्ति दूसरे व्यक्ति से अकड़ कर कहे, "बाप अपने आपको समझते क्या हैं ? "क्या आप अपने-आपको बाजीराव समझते हो ?" इतिहास का कोई ज्ञान न रखने वाला व्यक्ति भी यदि उपयुंक्त सम्याक्य से यह निष्क्यं निकाले कि वाजीराव अवश्य ही कोई बड़ा महाराष्ट्रियन सरदार रहा होगा, तो वह बिल्कुल ठीक होगा।

बाजीराव तथ्यतः पूर्ण अधिराज-सत्ता का ही उपभोग करता या। इस प्रकार, सभी प्रकार के ऐतिहासिक अभिलेखों के नष्ट हो जाने पर भी मराठी भाषा में समाविष्ट यह छोटा-सा वाक्य वाजीराव के विनष्ट, विलुप्त साम्राज्य के सम्बन्ध में विवेकशील इतिहास-लेखकों को भारी मात्रा में सामग्री प्रदान करता रहेगा।

यद्यपि साम्राज्यों के कारण ही ऐसी अभिव्यक्तियाँ उत्पन्न हो पाती है, तथापि विलुप्त साम्राज्य के अस्तित्व को उन सूत्रों की सहायता से पहचान पाना सम्भव है जो इतिहास से शुद्ध होकर, निखरकर आये हुए शब्दों से उपलब्ध होकर आते हैं और हजारों वर्ष निर्वाध रूप में चलते रहते हैं।

हमारे युग में प्रचलित विश्व इतिहास-प्रन्थों में किसी प्राचीन हिन्दू साम्राज्य के अस्तित्व का उल्लेख नहीं किया गया है। किन्तु कुछ ऐसी प्रचलित अभिव्यक्तियाँ हैं जो इस बात की संकेतक हैं कि किसी समय ऐसा साम्राज्य विद्यमान था।

आइये, हम 'आर्य' शब्द पर विचार करें। अंग्रेज व्यक्तियों से लेकर ईरानियों, तुकों और अफ़गानों तक यूरोप और एशिया के अनेक समुदाय स्वयं को 'आयं' पुकारते हैं। इसका कारण यह है कि वे सब 'आयं धर्म' अर्थात् 'आर्य अथवा हिन्दू जीवन-पद्धति का अनुमरण करते थे, जीवन की आर्य अथवा हिन्दू पद्धति के अनुयायों थे। यह विश्वास करना गलत है कि 'आर्य' किसी जाति का वोध कराने वाला शब्द है। 'आयं' जीवन की पद्धति का — हिन्दू जीवन-पद्धति का द्योतक है। कारण यह है कि चिर-विस्मरणा-तीत युग में अनेक राष्ट्रों ने हिन्दू जीवन-पद्धति उपनाम जीवन की आयं-पद्धति को अंगीकार कर लिया था, इसलिए वे लोग स्वयं को 'आयं' कहते हैं। किसी जाति के रूप में तो वे इतने प्रभूत-मात्रा, जनसंख्या वाले नहीं थे कि सारे यूरोप को और अधिकांश एशिया को बसा पाते। किन्तु वे सब हिन्दू-धर्म का पालन उसी प्रकार कर सकते थे जिस प्रकार ईसाई-मत और इस्लाम अपने-अपने साम्राज्यों के विस्तार के साथ-साथ प्रचारित-प्रसारित एवं व्याप्त होता गया। अतः हमारा निष्कषं है कि जो कोई भी समुदाय आज भी अपने आप को सहज-सरल रूप में 'आयं' घोषित करता है, वह स्वाभाविक रूप में इस तथ्य को स्वीकार करता है कि यह किसी समय

'हिन्दू धमं' अर्थात् वैदिक अथवा हिन्दू जीवन-पद्धति का अनुसरण करता था। संक्षेप में कहा जाय तो कहना होगा कि वे सब हिन्दू थे।

हम अब एक अन्य अभिव्यक्ति लेते हैं। इतिहास में यह प्रायः दुहराया

जाता है कि अरव-वासियों ने अपना सारा ज्ञान भारत से ही प्राप्त किया था। दुर्भाग्य है कि इस छोटी-सी महत्त्वपूर्ण बात का पूरा-पूरा निहितार्थ

इस विज्व के मानस से विलुप्त हो चुका है।

उस अभिव्यक्ति से, अस्पष्ट रूप में, जो कुछ अनुमान किया जाता है वह यह है कि समय-समय पर यदा-कदा, इक्के-दुक्के अरब याती अपनी भिन्त-भिन्न प्रयोजनों से की गई याताओं के समय भारत में रहते समय भारतीय ज्ञान को आत्मसात कर लेते थे और फिर, मानो किसी जादू से ही, उस ज्ञान को अरब लोगों में प्रचारित-प्रसारित कर देते थे। यह विल्कुल बेहदा, निराधार कल्पना है। इस प्रकार की इक्की-दुक्की, अ-व्यवस्थित यावा से किसी भी देश से ज्ञानार्जन नहीं किया जा सकता और न ही उस ज्ञान को फिर दूसरे देश में प्रचारित-प्रसारित किया जा सकता था। बहुत सारे ऐसे बालीगण तो अपने देश को वापस लौटते ही नहीं हैं। जो कुछ बोहे-बहुत बचते हैं, उनके पास सभी भारतीय विज्ञानों और कलाओं को यलपूर्वक सोखने के लिए समय, धैयं, अथवा प्रतिभा का अभाव होता है। बापस नौटने पर, अपने समस्त देशवासियों को एकत्र करने और फिर, जो कुछ ज्ञान उन्होंने भारत में अर्जन किया उसकी उन सब एकवित लोगों को शिक्षा देने के साधनों अथवा अधिकारों का उनके पास अभाव होता है।

एक देश किसी दूसरे देश की जानकारी माल तभी हृदयंगम करता है जब वह दूसरे देश के अधीन, गुलाम होता है। भारतीय लोगों का अंग्रेजी भाषा सीखने का उदाहरण लें।

भारतीय लोगों ने अंग्रेजी भाषा का ज्ञान मात्र तभी प्राप्त किया जब बंग्रेंब लोग भारत में जासन करने आ गए। जो भारतीय लोग फांसीसियों बौर पुतंबानियों द्वारा अधिशासित प्रदेशों के महत्त्वपूर्ण स्थानों में निवास करते रहे, उनको उन्हों के विदेशी पाठ्यक्रमों का अध्ययन करना पड़ा था। इस प्रकार, एक देश का अवबोधन दूसरे देश में प्रवेश तभी पा सकता है वब इसका दूसरे देश पर शासन हो। यह सिद्ध करता है कि 'अरब-वासियों

ने अपना सारा ज्ञान भारत से ही प्राप्त किया या' जब्द-समूह इस बात का द्योतक है कि अरब-वासी किसी समय हिन्दू साम्राज्य का एक भाग थे। जो लोग यह भी जानने के इच्छुक हों कि यह स्थिति कब थी, उनको हमारा उत्तर है कि यह स्थिति वेदों के युग से लेकर लगभग पैगम्बर मोहम्मद के समय तक रही। विश्व के ज्ञान-कोशों में अंकित है कि अपने नये संस्कारित इस्लामी उन्माद व क्रोधाग्नि में अरब-बासियों ने मोहम्मद-पूर्व के अपने जीवन के सभी स्मृति-चिह्नों को जड़-मूल से उखाड़ फैका था, विनष्ट कर दिया था।

इस्लाम और ईसाई-मतों ने अपने ही विलक्षण ढंग से नये धर्म-परिवर्तितों के मन में अपने विगत-काल के प्रति घोर तिरस्कार की भावना जागृत करने में और अपने पूर्वजों के प्रति वड़े ही संकोच-भाव से चर्चा करने में असीम, उल्लेख योग्य सफलता प्राप्त की है। इस प्रकार, यदि कोई व्यक्ति किसी यूरोपियन से उसके ईसा-पूर्व पूर्वजों के बारे में अथवा, अरबी, तुर्क या ईरानी व्यक्ति से मुहम्मद-पूर्व के मृतकों के बारे में कुछ पूछे, तो वे व्यक्ति जो कुछ करेंगे वह यह है कि वे अपना मुंह लटका लेंगे और कहेंग कि उनके पूर्वज महत्त्वहीन व्यक्ति थे, वे तो नारकीय प्राणी थे और राक्षमी प्रकृति के व्यक्ति थे जिनका इतिहास उल्लेख-योग्य नहीं है, जिसका निहिताथं है कि वे निपट मूढ़ अथवा लुच्चे-लफंगे, अशिष्ट, असभ्य जीव थे।

इतिहास ऐसे सरल प्रतिवादों को स्वीकार नहीं करता। इतिहास जानता है कि किसी ईसा अथवा किसी मोहम्मद के जन्म से बहुत अधिक पूर्वकाल से ही जनता ने सु-स्थापित सरकारें प्रस्थापित कर ली थीं। इस प्रकार के अस्वीकरणों, लज्जा या शर्म से उत्पन्न लालिमा से अथवा मनाही से कार्य नहीं चलेगा।

हम जब ईसाई-मत और इस्लाम द्वारा विनष्ट किए गए इतिहास को खोदते हैं, तो हम पाते हैं कि यहाँ कभी एक विश्वव्यापी हिन्दू साम्राज्य विद्यमान था। एक-एक अंश से उस साम्राज्य की कथा की पुनरंचना करने में हमें ऐसे शब्दों और वाक्यांशों की उपलब्धि होती है जो अपने उस विलुप्त हिन्दू साम्राज्य के बारे में ग्रन्थों से परिपूर्ण चर्चा करते हैं।

इतिहास को चरितार्थं करने वाली एक अन्य अभिव्यक्ति वैदिक धमदिश

'कृण्वन्तो विश्वमायंम्' है जिसका अयं है कि सम्पूर्ण विश्व में जीवन की हिन्दू पद्धति का प्रसार करो। प्रसंगवश कह दिया जाय कि 'आयंत्व कोई ऐसी वस्तु थी जिसका प्रसार-प्रचार किया जा सकता था। सम्पूर्ण विश्व में थी जिसको जन्म से ही प्राप्त किया जा सकता था। सम्पूर्ण विश्व में 'आयंत्व' को प्रसारित-प्रचारित करने का आदेश उसी राष्ट्र द्वारा दिया जा 'आयंत्व' को प्रसारित-प्रचारित करने का आदेश उसी राष्ट्र द्वारा दिया जा मकता था जो यह तथ्य भलीभांति जानता था कि सम्पूर्ण विश्व कितना बढ़ा था तथा जिसके पास सम्पूर्ण विश्व में अपनी जीवन-पद्धति को प्रचारित-प्रवा या तथा जिसके पास सम्पूर्ण विश्व में अपनी जीवन-पद्धति को प्रचारित-प्रमारित करने के लिए साधन हों। ऐसे साधनों में एक भलीभांति प्रशिक्षित, अनुशासित सेना, प्रशासकों, धार्मिक प्रचारकों, अध्यापकों, वैज्ञानिकों और कलाकारों का समूह तथा एक प्रबुद्ध व वांछनीय सभ्यता समाविष्ट है।

हिन्दू साहित्य में ओत-प्रोत एक अन्य अति महत्त्वपूर्ण वाक्यांश 'वनुष्ठंव कुटुम्बकम्' है जिसका अयं है कि समस्त विश्व एक परिवार ही है। इसी बात को तो वास्तव में हिन्दू लोग अपने आचरण में चरितार्थं करते थे। वे जहां कही भी गए—और वे लोग पृथ्वी के चहुँ ओर, चारों दिशाओं में गए थे—उन्होंने सब लोगों को एक सामान्य भ्रातृत्व में जोड़ दिया जिसकी निष्ठा एक सामान्य संस्कृति और समान आचरण के प्रति थी, तथा जो किसी ईसा, मोहम्मद अथवा बुद्ध की अधीनता को आवश्यक नहीं नमसती थी। यह आयं (प्रबुद्ध) जीवन-पद्धति थी जो प्रकाश, ज्ञान, संस्कृति और सेवा का दान करती थी किन्तु बदले में किसी भी वस्तु की कामना नहीं करती थी।

हिन्दुओं के प्राचीन इतिहास-प्रत्थों (पुराणों) में भी अन्वेषणात्मक अभियानों के असस्य सन्दर्भ समाविष्ट हैं। ऐसे अभियानों को 'राजसूय' और 'अक्वमेध' यज्ञ कहा जाता था। प्रक्ति-सम्पत्न हिन्दू सम्प्राट् अपना एक मुन्निकत बोहा नये-नये भू-प्रदेशों में भेजते थे। उस घोड़े के पीछे उन सज्ञाटों के मैनिक होने थे, और वे सब उन नये प्रदेशों में "हिन्दू, आयं, बीदक, सनातन" जीवन-पद्धित का प्रचार करते थे। चूँकि हिन्दुस्थान (भारत) एक ओर हिमालय से और तीन दिशाओं में विशाल सागरों से घरा हुआ है, इसलिए स्थल-मार्ग से यज्ञ के अथ्य जिस दिशा में जा सकते थे, वे केवल उत्तर-पत्तिम दिशा ही थी। अतः, यही कारण है कि हिन्दू साम्प्रांथ बन्धिस्तान, अफगानिस्तान, ईरान, और तुर्की के मार्ग से ही नक के केव को पार कर फैल गया था। उपर जिन भूखण्डों का उल्लेख का बर्चन बनुवर्ती अध्यामों में किया जाएगा।

#### : 84

#### अनुसन्धान विधि-तन्त्र और इतिहास के विद्वानों की भद्दी भूलें

संघ लोक सेवा आयोग और विद्यालयों व महाविद्यालयों की परीक्षाओं में बैठने वाले विद्यार्थियों की उत्तर-पुस्तिकाओं में समाविष्ट, चुनी हुई कुछ अद्भृत भद्दी भूलों को छापकर समाचार-पत्र जव-तब पाठकों का मनोरंजन करते रहते हैं।

किन्तु ऐसे विद्यार्थी-गण भी इस विचार से सन्तोष, धैर्य धारण कर सकते हैं कि वे भी विशिष्ट व्यक्तियों की श्रेणी में ही हैं। वे इतिहास-ग्रन्थ भी समान रूप से ऐसी अद्भुत भद्दी भूलों से भरे पड़े हैं, यद्यपि उनके लेखक अधिकारि-वर्ग से अत्यन्त प्रशंसित हैं और वे इतिहास-पुस्तकें हम सभी को पढ़ाई जा रही हैं।

ऐतिहासिक अनुसन्धान के कुछ अनिवार्य सिद्धान्तों की उपेक्षा का यह दुष्परिणाम हुआ है कि विद्यालय के छात्रों की भई। भूलों की ही भांति कुछ वृद्धियाँ अनुलंधनीय, परमपावन विगत-घटनाएँ बनकर भारतीय इतिहास में स्थाई रूप धारण कर बैठी हैं। उनमें से एक यह है कि चूंकि कुछ भवनों के बारे में यह जात है कि ये भवन जिनमें अकबर, होशंगशाह, मुहम्मद आदिलशाह तथा अन्य बहुत सारे अन्य लोगों के मकबरे बने हुए हैं उन्हीं लोगों की मृत्यु से पूर्व विद्यमान थे, इसलिए उन बाह्य व्यक्तियों को अय दिया जाता है कि उन्होंने अपने जीवन-काल में ही अपने-अपने मकबरों का निर्माण करवा लिया था।

दूसरी भद्दी भूल यह है कि अहमदाबाद, अल्लाहाबाद, किरोजाबाद, फैजाबाद, आगरा, दिल्ली, फतहपुर सीकरी और जौनपुर जैसे असंख्य

भारतीय नगर तुकों, अरबों, अफ़गानों, अबीसीनियनों, कजाकों, उजवेकों, मंगोलों और तथ्य तो यह है कि भारतीयों के अतिरिक्त प्रत्येक अन्य समुदाय द्वारा निर्मित कहे जाते हैं।

तीसरी भही भूल यह है कि ये विदेशी लोग, जिनके मध्यकालीन अथवा प्राचीन साहित्य में वास्तुकला और नगर-रचना शास्त्रों से सम्बन्धित एक भी मूल-पन्य का अभाव है, ऐसे कुशल निर्माता थे, जिन्होंने सैकड़ों की संख्या में भारत में नगरों, किलों, राजमहलों और भवनों का निर्माण करवाया था। इस सम्बन्ध में हम यह पूछना चाहते हैं कि यदि अहमदाबाद की स्थापना का श्रेय किसी अहमदशाह को और फिरोजाबाद का श्रेय किसी फिरोजशाह को मात्र इसलिए दिया जाता है कि उन नगरों के साथ उन लोगों के नाम जुदे हुए हैं, तब तो अल्लाहाबाद की स्थापना का श्रेय स्वयं अल्लाह को ही देना पडेगा !

चौथी मही भूल यह विश्वास है कि प्रत्येक हिन्दू-वस्तु से घोर घृणा करने बाते आक्रमणकारी मुस्लिम लोगों ने अपने सभी मकबरों, मस्जिदों, किलों, भवनों और राजमहलों का निर्माण पूर्णत:--नितान्त हिन्दू भौली में ही करवाया था।

पांचवी भही भूल यह है कि मुस्लिम आक्रमणकारियों और शासकों ने मृत पूर्वजों के लिए मकवरे के बाद मकवरे, और निम्न-वर्गीय लोगों के लिए मस्त्रिदों के बाद मस्त्रिदें बनवायीं किन्तु उनके लिए अथवा उनकी सन्तानों के लिए कोई राजमहल अथवा भवन नहीं बनवाए। इस प्रकार, लगभग प्रत्येक मृत फकीर, सफाई कमंत्रारी, सरदार अथवा भारत में मुस्लिम दरबार से सम्बन्धित प्रत्येक वेगम अथवा सुलतान की मृत देह को आश्रय देने के लिए, मानो किसी बादू से ही, एक भवन मिल गया किन्तु जीवित रहते और ठोकरें बाते फिरने के समय निवास के लिए एक भी भवन नहीं मिला।

छठी मही भून यह है कि प्रत्येक शासक, जो अपने पिता और पितामह के खून का प्यामा रहता था, राजगही छीन लेने के बाद इतनी अधिक माला में पितृ-प्रेम ने बोत-प्रोत हो गया कि अपने घृणित और हत्या कर दिये गए सम्बन्धियों के लिए विशाल मकवरे बनवाने हेतु दिवालिए-पन की स्थित में भी पहुँच जाने के लिए तैयार हो गया।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

सातवी भद्दी भूल यह कही जा सकती है कि यद्यपि शाहजहां के अपने दैनंदिन तिथिवृत्त 'बादशाहनामा' में पृष्ठ ४०३ (एशियाटिक सोसायटी ब्राफ बंगाल प्रकाशन की विब्लियोथेका इंडीका सीरीज, खण्ड ।) पर स्वीकार किया गया है कि ताजमहल एक पूर्वकालिक हिन्दू राजमहल है, तयापि हमारे इतिहास-ग्रन्थों में शाहजहाँ द्वारा भूमि के एक टुकड़े पर मकबरा बनवाने के अत्यन्त धोखेपूर्ण किन्तु बढ़ा-चढ़ाकर कहे गए विवरण भरे पड़े हैं।

आठवीं भद्दी भूल यह है कि आयों की एक काल्पनिक जाति के चारों ओर समस्त सिद्धान्तों, मान्यताओं का निर्माण कर लिया गया है, जबकि ऐसी कोई जाति थी ही नहीं। यदि ऐसी कोई आयं-जाति रही होती, तो अनायं-वंशोद्भवों को प्रवेश-वर्जित करने के कारण आयंसमाज तो पहले दर्जे की साम्प्रदायिक संस्था होती। इसके विपरीत आर्यसमाज तो सभी लोगों को अपने में सहषं अंगीकार करने वाला संगठन है, जहाँ वर्ण, वर्ग, जाति या राष्ट्रीयता की विशिष्टताओं को कोई मान्यता नहीं दी जाती।

ये सब ब्रुटियाँ ऐतिहासिक विधि-तन्त्र के कुछ मौलिक नियमों की पूर्णतया घोर उपेक्षा करने के परिणामस्वरूप ही उत्पन्न हुई है।

ऐतिहासिक अनुसन्धान की प्रथम आवश्यक प्रवंच्य पहुँच के स्थान पर गुप्तचर प्रकार की पहुँच करना है। 'प्रैक्टिसिंग हिस्टोरियन' शीर्षक अपनी मुप्रसिद्ध पुस्तक में प्रोफ़ेसर डब्ल्यू० एच० वाल्य कहते हैं-"जब कोई इतिहास-लेखक 'मूल स्रोतों' में से इस या उसमें कोई कथन पढ़ता है, तो वह उसे स्वतः स्वीकार, मान्य नहीं कर लेता है। यदि वह अपना कायं भलीभांति जानता है, तो इस कथन के प्रति उसका दृष्टिकोण सदैव आलोचनात्मक होता है। उसे यह निश्चय, निर्णय करना होता है कि वह उसे स्वीकार करे अथवा नहीं - उस कथन पर विश्वास करे अथवा नहीं।" दुर्भाग्यवण, हम पूर्णतया असावधानी की वृत्ति के दर्शन करते हैं, चाहे विशिष्ट प्रमाण भी दिखाए गए हों - जैसाकि ताजमहल के मामले में हुआ है।

कोलिगवुड को उद्ध्त करने के पश्चात्, जिसने इतिहास-तेलक की काय-विधि की तुलना एक गुप्तचर की कार्य-विधि से की है, प्रोफ़ेसर वाल्य

१२६

XAT.COM

आगे कहते हैं-- "इतिहास-लेखक का मामला यथार्थ रूप में समानान्तर है। यदि आवश्यकता पड़ जाय, तो उसे स्वयं अपने अटल, अटूट विश्वासों, धारणाओं पर भी सन्देह करने को तैयार रहना चाहिये।" हम इसको ताजमहल तथा अन्य मध्यकालीन भारतीय भवनीं और नगरियों के बारे में घटित होते हुए नहीं देखते हैं यद्यपि उनके निर्माण के कार्यों को चुनौती दी

ऐतिहासिक अनुसन्धान की एक अन्य अनिवार्य आवश्यकता विधि-गई है।

सम्मत, वैध पहुँच है। किसी अभियुक्त द्वारा अपना अपराध स्वीकार करलेने पर भी कानून का आदेश है कि दण्डाधिकारी मजिस्ट्रेट अभियुक्त को चेतावनी दे दे कि अभियुक्त के लिए विवशता नहीं है कि वह अपराध स्वीकार करे, किन्तु यदि वह अपराध स्वीकार करना श्रेयस्कर समझता है, तो उसका कबन उसके विरुद्ध ही प्रयोग में लाया जायगा, न कि उसके पक्ष में । मुस्लिम तिथिवृत्त इसी प्रकार के स्वार्थ-सिद्धिपरक कथन हैं, और यदि आवश्यकता ही हो, तो उनको उन लोगों के विरुद्ध ही प्रयोग में लाना चाहिये जिनके पक्ष में इनमें दावे सन्निहित हों, किन्तु उनके पक्ष में कभी नहीं।

लाई संके ने ऐतिहासिक संस्था (हिस्टोरिकल एसोसियेशन), लंदन के सम्मुख सन् १६३६ ई० में दिए गए अपने भाषण में इतिहास-लेखक और विवि-वेता के कार्य के बीच सादृश्य स्थापित करते हुए विधि-सम्मत पहुँच के सिद्धान्त का समर्थन किया था।

डॉक्टर बी॰ वे॰ रेनियर अपनी पुस्तक 'हिस्ट्री-इट्स परपज एण्ड मैयर' में कहते हैं: "साध्य के नियमों के प्रति दुराराध्य लगाव के कारण कानून बानवृक्षकर जात्मसंयम करता है, और निष्कर्ष पर पहुँचने के अवसरों को बारम्बार स्थिगत कर देता है। साक्ष्य से निपटते समय कान्न उस इतिहास-सेखक की अपेक्षा अधिक यथार्थवादी और आलोचनात्मक होता है जो सापेक्षवाद के संसार में विचरण करता है।"

प्राचीन पारतीय इतिहास-ग्रन्थ साक्ष्य के नीर-क्षीर विवेचन और कानुनी कम-विन्यास के प्रति अत्यल्य मान-सम्मान पर आधारित हैं। इस प्रकार, प्रविष चाहजहांनी कवा में ताजमहल के वास्तुकलाकारों के रूप में बाधे दर्जन में बीधक व्यक्तियों के नामों पर विश्वास किया जाता है।

विभिन्न वर्णन-यन्थों में इसकी निर्माणावधि १० से २२ वर्ष तक दी गया है, इसकी निर्माण-सम्बन्धी लागत ६० ४० ०० लाख से लेकर ६० ६ ०० करोड़ १७ लाख तक ग्रांकी गई है, कीन ने (अपनी हैण्डवुक फ़ार विजिटमें ट आगरा एण्ड इट्स नैवरहुड' पुस्तक में) तारीख-ए-ताजमहल प्रलेख को जाली घोषित किया है, --आदि-आदि कुछ मुख्य दोष सम्मुख प्रस्तुत किए हैं, तथापि परम्परागत विचारधारा के समर्थक लोगों को उस कथा में कोई दुर्गन्ध नहीं आती है क्योंकि उनके ऐतिहासिक चेहरे में उनकी कानृती नाक गायव है।

ऐतिहासिक अनुसन्धान के लिए तीसरी आवश्यक वस्तु तक है। तक को विज्ञानों का विज्ञान ठीक ही कहा जाता है क्योंकि इसका सम्बन्ध दाप-रहित युक्तियों से होता है जो किसी भी क्षेत्र में सही निणयों तक पहुँचन की एक मूल आवश्यकता है। आइए, हम एक व्यावहारिक-नित्य जीवन का उदाहरण लें। यदि किसी शव-पिंड पर ऐसा एक टिप्पणी-पत्र उपलब्ध है जिसमें कहा गया है कि मृतक ने आत्महत्या की है जिसके लिए किसी को भी दोष देने की आवश्यकता नहीं, किन्तु उस शव की पीठ में भौका हुआ एक छुरा भी मिलता है, तो तार्किक निष्कर्ष यह होगा कि मृत्यु तो हत्या का परिणाम ही है, और उस शव-पिंड पर रखा गया वह टिप्पणी-पन्न जाली है। लिखित शब्दों को ठोस परिस्थिति-साक्ष्य के साथ अस्वीकार, अमान्य करने में इस प्रकार की तार्किक-विवेकशीलता का भारतीय इतिहास में बहुत सारे निष्कर्षों तक पहुँचने में नितान्त अभाव रहा है-यह दु:खद स्थिति है।

एतिहासिक अनुसन्धान की चौथी आवश्यकता मौलिक चिन्तन है। दुर्भाग्य है कि भारत में यदि किसी व्यक्ति के पास इतिहास की उपाधि है, अथवा वह इतिहास पड़ाने के कार्य में नियुक्त है, अथवा इतिहास से सम्बन्धित किसी विभाग या संस्था में काम कर रहा है, तो सामान्य जनता व स्वयं वही व्यक्ति अपने आप को 'इतिहासकार, इतिहास-लेखक, इतिहासज्ञ' मान लेते हैं। प्रोफ़ेसर वाल्श कहते हैं: "इतिहास-लेखकों में प्रायः उस सूक्ष्म अन्तर्दृष्टि का अभाव रहता है जो पर्याप्त पुनरंचना के लिए जरूरी होती हैं ''' और वे प्रायः उन एकाकी तथ्यों का उल्लेख करने के लिए बाध्य हो

गए प्रतीत होते हैं जिनको वे एक संगत शृंखला में बद्ध भी नहीं कर पाते। ऐतिहासिक चिन्तन में पुनरुज्जीवित होने की प्रक्रिया प्रधान वस्तु है। कोलिगबुड ने बंडले का एक कथन प्रस्तुत किया है कि "इतिहास-लेखक की कसोटी यह है कि साध्य के अध्ययन में अपने साथ 'कुछ' लेकर आता है, और यह 'कुछ' सहज, स्वाभाविक रूप में उसका 'स्वयं' ही है।"

ऐतिहासिक अनुसन्धान का पांचवां आधारभूत तत्त्व यह है कि अन्वेषक इतिहासकार में किसी प्रकार की निष्ठा की झूठी भावना नहीं होनी चाहिये। दूसरे जब्दों में कहा जाय तो कह सकते हैं कि सच्चे इतिहासकार को एक प्रकार का विद्रोही होना चाहिये। डाक्टर रेनियर सच्चे इतिहासकार को आस्वस्त करते है कि "इतिहासकार से अपने पूर्वजों के सम्मुख अन्ध-समर्पण को माँग कही, कभी नहीं की जाती है।" प्रोफ़ेसर वाल्श चाहते हैं कि "एक सच्चा इतिहासकार, उसको सौंपे गए तथ्यों अथवा विचारों की जांच-पडतान करने के लिए प्रत्येक प्रकार की अत्यल्प और तकनीकी सामान्य ज्ञानकारी का स्वतन्त्रतापूर्वक उपयोग करे।" भारत में वृत्ति इसके सहज विपरीत रही है-अर्थात् परम्परागत मत का चरण-चुम्बन करने की रही है, और परम्परागत मान्यताओं के प्रति किसी भी प्रकार की शंका प्रकट बरने वाले प्रत्येक प्रयत्न को धर्म दोह, पहले दर्जे की नास्तिकता से कलंकित किया जाता है।

ऐतिहासिक अनुसन्धान के लिए आवश्यक छठा तत्त्व असामान्य कल्पना प्रवणता, रचनात्मकता, क्षमता — अर्थात् श्रेष्ठ प्रतिभा है। जैसा श्री एफ॰ मी॰ एस॰ शिल्तर कहते हैं कि इस प्रकार की प्रतिभा उस समय अन्वेषक का रक्त खोलाकर और हृदय जलाकर आत्म-निरूपित होती है यदि "उस समय संदेह, जंका उत्पन्न हो जाती है जब कोई आरोपित सत्य हमें सन्तुष्ट करने में विकत हो जाता है।" दुर्भाग्यवश, भारतीय इतिहास में प्रचलित धारणाओं के विरुद्ध सेकड़ों गंकाएँ प्रस्तुत करने पर भी किसी व्यक्ति के बान पर वृं तक रेगी प्रतीत नहीं होती है।

बास्तविक अनुसन्धान की सातवीं आवश्यकता वह है जिसे श्री जी॰ एन वना वं "स्वीहत, मान्य निष्कर्ष के विवरणों को वारम्बार संशोधित और सही करने की तत्परता" कहते हैं।

ठीक-ठाक अनुसन्धान के लिए एक अन्य अनिवाय वस्तु मनोविज्ञान-सम्बन्धी स्वतन्त्रता है। स्वर्गीय अमरीकी राष्ट्रपति फ्रैकलिन डिलानी रूजवेल्ट ने एक बार कहा था कि व्यक्ति तबतक सत्य की खोज नहीं कर सकता जबतक वह उसकी खोज करने के लिए स्वयं को स्वतन्त्र, मुक्त अनुभव नहीं करता । दुर्भाग्यवण, भारत में इतिहास से सम्बन्धित अध्यापक, प्रोफ़ेसर और सरकारी कमंचारी-गण ऐसा अनुभव करते हैं कि उनको अफ़सरशाही-दपतरशाही के सींखचों के पीछे मुख-बन्धन और पिजरे में बन्द रहने के लिए बाध्य किया जाता है। अतः, यह सहज स्वाभाविक ही है कि भारतीय इतिहास में किसी सार्थंक अनुसन्धान कार्यं का पूरा-पूरा अभाव हो, यद्यपि यहाँ खोज करने के लिए बहुत अधिक तथ्य पर्याप्त मात्रा में विद्यमान हैं क्योंकि भारत में विदेशी राज्यशासन की हजारों वर्षों की अवधि में तोड़-मरोड़ों और विसंगतियों, विकृतियों के अम्वार-के-अम्बार लग चुके हैं।

भारतीय ऐतिहासिक अनुसन्धान में उपर्युक्त सभी आवश्यक बातों का घोर अभाव बहुत बड़ी सीमा तक रहा है-इसी कारण-वश विवश होकर प्रोफ़ेसर वाल्स को कहना पड़ा कि "कम-से-कम आधुनिक इतिहासकारों के सम्बन्ध में वैज्ञानिक स्तर का जो दावा बहुधा किया जाता है, वह ऐसा है जिसे सिद्ध नहीं किया जा सकता, जो स्वीकार नहीं किया जा सकता।" यह पर्यवेक्षण उन लोगों के सम्बन्ध में और भी अधिक सत्य है जिनको भारत में इतिहासकारों के नाम से पुकारा जाता है क्योंकि यहाँ तो साम्प्र-दायिक और उग्रवादी विचारधाराएँ भी उनके अनुसन्धान-स्वातन्त्र्य में निरोध उत्पन्न करते हैं। इन्ही कारणों से प्रचलित ऐतिहासिक पाठ्य-प्रन्य भयंकर भूलों और भद्दी बुटियों से भरे पड़े हैं।

: १६ :

XAT.COM

### प्राचीन हिन्दू साम्प्राज्य के अस्तित्त्व की परख करने के मापदण्ड

अज्ञात अथवा मात अस्पष्ट भूतकालिक घटनाओं की जानकारी का संग्रह और सम्पादन करने की एक महत्त्वपूर्ण विधि है। वह विधि ज्ञात से अज्ञात की ओर जाने की है। यही वह विधि है जिसका उपयोग हम उस मापदण्ड की स्थापना हेतु करने वाले जिससे उन साम्राज्यों का अस्तित्त्व सिद्ध होता है जिसे इतिहास विलुप्त कर चुका है।

आइए, हम ब्रिटिश साम्राज्य का उदाहरण लें जो सन् १६४ ई० से गनै:-शनै: खण्डत होना प्रारम्भ हुआ था। चूंकि विश्व के एक बहुत बड़े भाग पर ब्रिटिश लोगों का शासन था, इसलिए उन लोगों की भाषा-अग्रेजी-अमरीका से आस्ट्रेलिया तक फैले विशाल भू-खण्ड में बोली जाने लगी। कहने का भाव यह है कि यदि कोई शक्ति दावा करती है कि उसका साम्राज्य बहुत विज्ञाल था, तो उस शक्ति को यह अवश्य सिद्ध करना पड़ेगा कि उसकी भाषा का प्रभूत्व विश्व के एक बहुत बड़े भाग पर था।

दूसरा मापदण्ड धमं अथवा जीवन-पद्धति के सम्बन्ध में है। जहाँ कहीं ब्रिटिश लोगों का शासन रहा, उनका धर्म अर्थात् ईसाई-मत माल ही नहीं, अपितु ईसाई-मत की छाया प्रोटेस्टेण्ट धर्म और इंग्लैंड के गिरजाधर के अनुयायी भी बहुत बड़ी संख्या में बन गये। इस बात पर यह प्रदर्शित करके और भी अधिक बल दिया जा सकता है कि भारत में गोवा का प्रदेश पुर्तगालियों द्वारा अधिशासित था, और पांडेचरी तथा अन्य छोटे स्थानों-ठिकानों पर सेकड़ों वर्ष तक फ्रांसीसी लोगों का शासन रहा था। चूंकि पुतंगासी और कांसीसी, दोनों प्रकार के लोग ही कैथोलिक-सम्प्रदाय के थे,

इसलिए ईसाई-मत के ये वर्ग भारत की बस्तियों - उपनिवेशों में खूब पनपे, फ्ले-फले । उनकी भाषाओं को भी अपने-अपने क्षेत्रों में वहाँ के प्रबुद्ध जनों और प्रशासकों का पूर्ण संरक्षण मिला था। इस प्रकार यह सुस्पष्ट रूप में दर्शनीय है कि जहाँ कहीं कोई देश अपना आधिपत्य रखता है, वहाँ इसका धर्म व जीवन-पद्धति प्रचलित हो जाते हैं, जन-प्रिय बन जाते हैं।

किसी विलुप्त साम्राज्य के अस्तित्त्व को सिद्ध करने वाला तीसरा मापदण्ड विश्व के विशाल भू-भाग पर दिखायी देने वाली रीतियों, पौरा-णिकता, और उस साम्राज्य के नामों व देव-देवियों की विद्यमानता है। इस प्रकार, उदाहरण के लिए, जहाँ कहीं ब्रिटिश, फांसीसी, पुर्तगाली, डच, जमून और इतालवी जैसी ईसा-शक्तियों ने शासन किया, वहीं रविवारीय प्रार्थनाओं और किस्तमस-समारोह जैसी रीतियाँ, उनके नाम, किस्त और मैरी जैसे उनकी देव-मूर्ति, बाइबल जैसी उनकी पवित्र पुस्तकें, उनकी पौराणिकता, उनके (पश्चिमी-प्रकार के) नाम उत्तरोत्तर रूप में अंगीकार किये जाने लगे। इसी प्रकार, अपनी मशाल और तलवार लेकर जब अरव के लोग विश्व पर छा गए, तब वे अफ्रीका से इण्डोनेशिया तक के विशाल भू-भाग के निवासियों को इस्लाम-धर्म स्वीकार कराने के लिए आतंकित करने में सफल हो गए। अब उन आतंकित धर्म-परिवर्तितों के बंशज ही अपने पूर्वजों के भयावह, यातनापूर्ण अनुभवों को भुला चुकने के कारण इस्लाम पर ही स्नेह-वर्षा करते रहते हैं जो अज्ञान की महिमा सिद्ध करता है। अतः, जो समुदाय यह दावा करता हो कि वह किसी समय विश्व की महान् शक्ति रहा था, उसे यह सिद्ध करना पड़ेगा कि विश्व के एक पर्याप्त वड़े भू-भाग में उस समुदाय की रीतियों, पौराणिकता, नामों और देवताओं-देवियों को स्वीकार किया गया था।

विश्वव्यापी साम्राज्य का चीथा मापदण्ड माप और नाप-तील का है। जब कोई देश विश्व के विशाल भागों पर राज्य-शासन करता है, तब उसके माप और नाप-तील की प्रणालियाँ उन प्रदेशों में भी प्रचलित हो जाती हैं। इस प्रकार, जिन प्रदेशों में ब्रिटिश लोगों ने जासन किया अथवा अनुपस्थित रहने पर भी वहां की राजनीतिक सत्ता अपने ही हाथों में रखी,

वहाँ ब्रिटिश लोगों के पौड, टन, बुशल, फुट और गज जैसे नाप-तोलों को अंगीकार कर लिया गया था।

पांचवां मापदण्ड समय का मापन है। इस प्रकार, जब यूरोपीय लोगों ने विश्व पर शासन किया, तब नव-वर्ष-दिवस के रूप में जनवरी के प्रथम दिन से प्रारम्भ होने बाले पश्चिमी पंचांग, सौरवर्ष, और सैकण्ड व मिनट जैसे लघु समय-विभाजनों को उद्धृत किया जाने लगा।

किसी समय अस्तित्व में रहे किन्तु अब विस्मृत साम्राज्य का छठा मापदण्ड शिक्षक-नियन्त्रण है। जहाँ कहीं यूरोपीय शक्तियों ने शासन किया. वहीं उनकी विशेष शिक्षा-प्रणाली का अनुसरण किया जाने लगा। उनकी पाठ्य-पुस्तकों को अंगीकार किया गया, उनके अध्यापक प्रभावी बने रहे. उनकी भाषा शिक्षा का माध्यम बन गयी, और सामान्य रूप में उनकी प्रणाली, विधि और प्रशिक्षण को महत्त्व मिलने लगा अथवा सम्मान-गर्व की बात समझा जाने लगा।

एक विस्मृत साम्राज्य के अस्तित्त्व का निश्चय करने का सातवाँ माप-दण्ड भौगोलिक और रूप-चित्रण सम्बन्धी नाम हैं। विश्व के किसी बड़े भू-भाग पर शासन करने वाला देश अपनी ही भाषा में और अपने ही देश के दीरों, नेताओं के नामों पर विजित भूमि-क्षेत्रों, सीमाओं, प्रदेशों, देशों, सागरों, नदियों, पहाड़ों, सड़कों और पुलों के नाम रखने की वृत्ति रखता है।

हम बब दावा करते हैं कि प्राचीन भारतीय क्षत्रियों का विश्वव्यापी साम्राज्य या, यद्यपि इतिहास इसको विलुप्त कर चुका है, तब हम इस दावे को उत्तर लिखे हुए मापदण्डों व उनकी व्याख्या की सहायता से ही सिद्ध करते हैं। ऐसा करने में हम कोई नयी बात न करके शिक्षा और ज्ञानार्जन को मान्य प्रणालियों का अनुसरण ही कर रहे हैं। उदाहरण के लिए, ज्यामिति में सबंप्रयम एक बिन्दु और रेखा की परिभाषा करने से प्रारम्भ करके एक प्रमेष से दूसरे प्रमेष, सूत्र तक पहुँचा जाता है। विस्मृत ऐति-हासिक तथ्यों को सिद्ध करने में भी हम अप्रासंगिक, कम-हीन आभासित होने बाते मुझों से ही प्रारम्भ करते हैं। जिस प्रकार ज्यामितीय रेखा लघु, अस्पष्ट बिन्दुओं से मिलकर बनती है, उसी प्रकार एक सम्पूर्ण ऐतिहासिक

ग्रन्थ की रचना भी छोटे-छोटे, प्रत्यक्षतः नगण्य प्रतीत होने वाले सुत्रों को एकत्र कर इस प्रकार की जा सकतो है कि वे अकाट्य-साध्यों की एक सुदृढ़

सर्वप्रथम, यह भी पूछा जाना चाहिये कि यदि वास्तव में एक साम्राज्य कभी रहा है, तो इसका नाम-निशान इतिहास से किस प्रकार, क्योंकर नष्ट हो गया ? एक प्राचीन हिन्दू साम्राज्य का उल्लेख इतिहास से क्यों विल्प्त हो गया ? इसके कई स्पष्टीकरण हैं। एक स्पष्टीकरण यह है कि समय के असीमित विस्तार में बीती हुई घटनाएँ क्रमशः, शनै:-शनै: जन-स्मृति और अभिलेख से ओझल होती जाती हैं। इस बात को पाठक स्वयं अपने ही अनुभव से परख सकता है। यदि आपसे मात्र इतना ही पूछा जाय कि आप अपने पितामह के पितामह का नाम ही बता दें, तो आप हतबुद्धि हो जाएँगे, चक्कर में पड़ जाएँगे। जब आप अपने पितामह के पितामह का नाम भी नहीं जानते, तब उनके जीवन-चरित सम्बन्धी आपका ज्ञान तो स्पष्ट रूप में नहीं के बराबर ही होगा। इस आत्म-अनुभव से आपके लिए यह समझ पाना भी कठिन नहीं है कि आपके पौत्र के पौत्र के बारे में भी पूरी-पूरी सम्भावना है कि उसे आपका नाम भी कदाचित् पूर्णतः अज्ञात होगा। इसका कारण यह है कि उनको इस बात का कोई व्यावहारिक उपयोग नहीं होता है। इसी तथ्य से स्पष्ट हो जाता है कि हमारे इतिहास-ग्रन्थों में किसी प्राचीन विश्वव्यापी हिन्दू साम्राज्य का कोई उल्लेख क्यों समाविष्ट नहीं है। इतिहास-लेखक इसे भूल चुके हैं। प्राचीन हिन्दू साम्राज्य उनकी स्मृति से ओझल हो जुका है। किन्तु इसके विवरणों को उन विधियों से श्रंशोद्धार किया जा सकता है जिनका उल्लेख हम ऊपर कर आये हैं। नये साम्राज्यों के निर्माण होने के कारण प्राचीन हिन्दू विश्व-व्यापी साम्राज्य इतिहास से उसी प्रकार ओझल हो गया जिस प्रकार अनुवर्ती पीड़ियों के कारण पूर्ववर्ती पीढ़ियाँ ओझल होती जाती हैं। नया आने पर पुराना जाना ही होता है।

प्राचीन हिन्दू विश्व-साम्राज्य को भुला देने का दूसरा कारण कलाकृति का विनाश, सत्यनाश है। जिस प्रकार सागर की उफनती, आगे बढ़ती हुई लहरों के कारण रेत पर लिखावट आहिस्ता-आहिस्ता मिटती जाती है.

XAT,COM

उसी प्रकार अनुवर्ती शासन पूर्ववर्ती शासन के स्मरण-चिह्नों को नष्ट करते जाते हैं। प्राचीन हिन्दू विश्व-साम्राज्य के अभिलेखों और स्मरण. चिह्नों को ईसाई-प्रभुत्व की उन (आघातकारी) लहरों ने विनष्ट किया जिन्होंने पहले पहल यूरोप को और बाद में विश्व के अन्य क्षेत्रों को अपनी चपेट में ले लिया था। हिन्दू साम्राज्य के जो कुछ चिह्न ईसाई-आघातों से बच पाये, वे भी एक अन्य दुर्दान्त आघात से समूल नष्ट हो गये। वह भीषण प्राण-घातक आंधी थी बबंर अरब-वासियों की, जिसने इस्लाम के अभ्युदय के नाम पर सर्वनाश डाया था।

इतिहास विनष्ट होने का तीसरा कारण विपदा और महाप्रलय हैं चाहे मनुष्य-प्रेरित हो अथवा प्राकृतिक जैसे, दुभिक्ष, आक्रमण, निर्धनता, ज्वाला-मुखी विस्फोट, भूचाल, नर-हत्याएँ और दीमक-क्षय आदि ।

अतः मात्र इस तथ्य के कारण कि हमारे इतिहास-ग्रन्थों में किसी प्राचीन हिन्दू बिश्व-साम्राज्य का उल्लेख नहीं किया जाता है, किसी व्यक्ति को व्यंग रूप में उपहास नहीं करना चाहिये अथवा अविश्वास के रूप में सिर नोचे नहीं लटका देना चाहिये यदि ऐसे किसी साम्राज्य का दावा क्यर निर्धारित मापदण्ड की सहायता से सिद्ध किया जा सकता हो। जब इंग्वर असवा मृत्यु के बाद जीवन जैसे सूक्ष्म विचारों, तत्त्वों के अस्तित्त्व को प्रमाणित करने के लिए दार्णनिक-युक्ति का उपयोग किया जाता है, तब कोई कारण नहीं है कि भूतकाल की घटनाओं को पुनः जोड़ने के लिए ठोस मूर्वों का उपयोग न किया जाये, उनका सहारा न लिया जाये।

एक प्राचीन साम्राज्य के अस्तित्व को सिद्ध करने का कार्य इस कारण बौर भी कठिन, दुष्कर हो जाता है कि आज 'साम्राज्य' की भावना के प्रति प्णा, असन्तोष, विरोध विद्यमान है। जनता उस शब्द मात्र से ही एक देश के नोगों द्वारा अन्य देशवासियों पर ढाये गये भीषण अत्याचारों, यातनाओं की कत्यना करने नगती है। परिणाम यह है कि ऐसे साम्राज्यों के अस्तित्व को सिंह करने बाते मुलों का अस्पट रूप में भी ज्ञान रखने वाले व्यक्ति भी यह अनुभव करते प्रतीत होते हैं कि ऐसे साम्राज्य की स्मृतियों को भूला देना ही बच्छा है अपवा इनको अदृश्य और अभिलेख-विहीन ही रहने

यह दृष्टिकोण सर्वप्रथम तो अ-शास्त्रीय है। एक इतिहास-लेखक एक शिक्षा-शास्त्री ही है। उसे राजनीति से डोलायमान, प्रभावित नहीं होना चाहिये। एक शिक्षक के रूप में उसका कर्तव्य है कि वह उन तथ्यों की खोज करे जो अज्ञात हैं अथवा जिनकी पूरी-पूरी जानकारी नहीं है। दूसरी बात यह है कि एक प्राचीन हिन्दू विश्व-साम्राज्य की अनुभूति रखने में अन्यमनस्कता का भाव भी अज्ञान का परिचायक है। हिन्दू साम्राज्य, ईसाई और मुस्लिम साम्राज्यों से सर्वथा भिन्न था, अत्याचारी नहीं था। इसमें और अन्य साम्राज्यों में आकाश-पाताल का अन्तर था।

जिस प्रकार कोई व्यक्ति अँधेरे में अथवा अज्ञात स्थान पर जाते समय अपने हाथ में एक लकड़ी अथवा अन्य उपकरण रखता है, उसी प्रकार हिन्दू विजेता और समन्वेषक-गण विश्व के समस्त भागों में गये थे, किन्तु निश्चित है कि उनके साथ सेनाएँ भी गयी थीं। किन्तु वह बात कुछ पश्चिमी निष्क्रमणार्थियों जैसी थी जिन्होंने अमरीकी उपट्टीपों के वन-खण्डों में अपनी बस्तियाँ बसाई थीं और दोनों ध्रुव-प्रदेशों के बर्फीले भू-भागों को खोज निकाला था। वे लोग तो ज्ञान के समस्त क्षेत्रों की विधाओं को आग बढ़ाने, राजनीतिक स्वतन्त्रता दिलाने, सामाजिक कान्ति करने और वैज्ञा-निक खोज करने की भावना से प्रेरित थे।

प्राचीन हिन्दुस्थान (भारत) से हिन्दुओं (अर्थात् आर्यो) का विश्व के शेष भागों में प्रवेश करना अत्यन्त जटिल और परहित लाभ की भावना से ही था। वह पहला मानव-समुदाय था जिसने न केवल भौतिक प्रगति की थी, अपितु एक ऐसी सामाजिक और राजनीतिक प्रणाली की सृष्टि की थी जिसने सभी मानवों के लिए इस पृथ्वी को सभी का घर घोषित किया था-यह घर ऐसा था जिसमें सामाजिक क्षेत्र में जितना ऊँचा कोई व्यक्ति उठ जाता था, उतना ही उसका जीवन मितव्ययी, संयमी होता था। इस प्रकार, सामाजिक कान्ति की बाह्मण-पदवी (स्तर) पर पहुँचने वाले व्यक्तियों का कतंव्य था कि वे अपने पास चल-अचल सम्पत्ति का एक भी कण न रखें और सेवा-निवृत्ति की आयु प्राप्त करने पर सभी सांसारिक-धन्धों का परित्याग कर दें। जो ब्राह्मण-स्तर तक पहुँच पाने में विफल होते थे, और स्वयं को क्षत्रिय-स्तर तक रखने में ही सन्तुष्ट थे, उनमें भी मानव-

समुदाय की परम-सेवा के उद्देश्य से स्वयं में शौयं, साहस और नेतृत्व के उच्चतम-स्तर निर्माण करने की अनिवायं आवश्यकता होती थी।

अनुवर्ती शासन किस प्रकार पद-दलित विश्व पर गलत धारणाओं को बांप देता है, इस तथ्य को पश्चिमी पाठ्य-पुस्तकों के सन्दर्भ में भली भाति दर्शाया जा सकता है। उन पुस्तकों ने २०वीं शताब्दी के बुद्धिजीवी संसार के कानों में ठॅसने का यत्न किया है कि ईसाई-मत के अभ्युदय से पूर्व मानव आदिम-स्तर पर या और ये तो पश्चिमी समन्वेषक, भूगोलवेत्ता और वैज्ञानिक लोग ही थे जिन्होंने सर्वप्रथम यह खोज निकाला कि पृथ्वी गोलाकार थी, इसका विषुवत् घेरा लगभग २४,००० मील का है, उनके प्रवर्तकों ने ही सबंप्रधम अज्ञात अमरीकी उपद्वीपों का पता लगाया था, और ये तो उन्हीं के विद्वान लोग ये जिन्होंने औषधों, ज्यामिति आदि का विकास किया था।

इन निराधार दावों को क्षण-भर में ही यह स्पष्ट संकेत करके निरस्त किया जा सकता है कि भारतीय खगोल-शास्त्र, जो अविचारणीय प्राचीनता का शास्त्र है क्योंकि चाहे हम कितने ही प्राचीन युग का विवरण क्यों न लें, हमें उसमें भी यह विद्यमान दृष्टिगोचर होता है, यथार्थतः सत्य रूप में बहुणों और अन्य बह्माण्डिक घटनाओं की भविष्यवाणियाँ करता रहा है। क्या प्राचीन हिन्दू यह जाने विना ही कि भूमि और अन्य ग्रह गोलाकार थे, मूमि का विष्वत् घेरा लगभग २४,००० मील का था आदि-आदि, बह्माण्डिक गणित में इतनी दक्षता प्राप्त कर सकता था ? तथ्य तो यह है कि इमारी अपनी अन्तरिक-यान वाली पीढ़ी के सबसे अधिक बुद्धिमान् व्यक्ति में भी, बगोल-शास्त्रीय ज्ञान के सम्बन्ध में उनकी पूर्णता अधिक थी। यह बात उनकी अत्यधिक वैज्ञानिक शब्दावली से प्रत्यक्ष है; यथा सीर-प्रणानी में सबसे बड़े ग्रह 'बृहस्पति' का नाम 'गुह' अर्थात् 'महान्' अथवा 'बड़ा' है: 'मंगल' के लिए 'कुजा' शब्द है जो इस बात का द्योतक है कि संगत यह पूज्यों से अत्तर हो गया था" आदि। यदि प्राचीन हिन्दू लोग पृथ्वी का भेरा और उसका कुल फेरा-प्रमार जानते थे, तो क्या यह बहुना ठीक प्रतीत होता है कि जबतक १५वीं शताब्दी में कोलम्बस ने अमरीका को नहीं बोज निकाला था, तबतक उनके बारे में किसी को भी

ज्ञान नहीं था ? इस तथ्य से किसी ऐतिहासिक-तर्क का अनुसरण करने की सामर्थ्य उत्पन्न करने का और ज्ञात तथ्यों से परिणाम पर पहुँचने का महत्त्व प्रत्यक्ष हो जाता है।

विश्व इतिहास के कुछ विल्प्त अध्याय

खगोल-शास्त्र के समान ही, प्राचीन हिन्दुओं के बारे में यह भी जात है कि उन्होंने चिर अतीतकाल से ही अपना शिल्प, वास्तुकला, संगीत, आयुर्वेद नाम से विख्यात औषघ-प्रणाली, दार्शनिक सिद्धान्त और वि-गुण-मिति (क्योंकि तीन कोणों का मापक यह संस्कृत शब्द है) आदि विकसित कर लिये थे। तब क्या यह निष्कर्ष निकालना अशुद्ध है कि उन्होंने उसी प्रकार की प्रगति सभी कलाओं और विज्ञानों में भी कर ली थी क्योंकि मानव-शिक्षा और अन्य विकास सभी प्रकार परस्पर आधारित है ? यदि मानव के मस्तिष्क में प्रतिभा के विभिन्न प्रकारों के कोशों को स्पष्ट रूप में परखा जा सके, तो ऐसा कभी ज्ञात नहीं हो सकेगा कि एक युग में, एक विशेष समुदाय में उन कोशों में से कुछ ही आश्चयंजनक उच्च-स्तर पर कार्य करते रहे तथा अन्य सभी कोश आदिम स्तर पर मुषुप्तावस्था में ही पड़े रहे। इसी के साथ-साथ सभी विज्ञान और कलाएँ परस्पर निर्भर होने के कारण एक में हुई विशाल और आकर्षक प्रगति मानव-कार्य की अन्य शाखाओं में उसी प्रकार की प्रगति को भी तथ्यतः सिद्ध करती है।

इस थोड़े-से विषयान्तर के पश्चात्, आइए हम अपने मुख्य विषय की ओर फिर ध्यान दें। एक प्राचीन विश्व हिन्दू साम्राज्य की आधार-सामग्री संग्रह करने के कारण किसी प्रकार का संकोच करने की आवश्यकता नहीं है। प्राचीन हिन्दू शासकों, प्रशासकों, अध्यापकों और समाजशास्त्रियों का विज्वव्यापी मन्त्रमुग्धकारी प्रभाव किसी भी प्रकार लज्जाकारी नहीं था। वे उस समय विश्व में फैले थे जब मानवता आदिम-स्तर के जटिल निदेशन और नेतृत्व की टोह ले रही थी। ठीक प्रकार से समझ लेने की यह पहली बात है। दूसरी समझने की बात यह है कि लोगों को बलात् ईसा अथवा मुहम्मद को स्वीकार कराने वाले ईसाइयों और मुस्लिमों से सर्वधा भिन्न, हिन्दुओं ने तो मात्र ऐसे नियमों और सिद्धान्तों को प्रयोग में लाया जैसे माता-पिता अपनी सन्तानों पर लागू करते हैं; यथा रावि को जल्दी सोना और प्रातः शीघ्र उठ जाना, सत्य बोलना, कठिन परिश्रम करना, परहित

करना, विवाह में ईमानदारी-एकनिष्ठा, मानव-सोहार्द्र की भावना और मभी प्रकार के जीवन के प्रति सम्मान करना। इस प्रकार, हिन्दू प्रशासन प्रत्येक प्रकार के आग्रहों, मत-मतान्तरों, उग्रवाद और शोषण से सर्वथा रहित था। किसी भी प्रकार को ताड़ना मात्र मुधार की दृष्टि से ही वैसे थी जिस प्रकार माता सुधार की भावना और प्रेम-वश ही अपने बालकों से व्यवहार करती है। इस तथ्य का एक विशिष्ट प्रमाण यह है कि भारतीय झासक, प्रशासक और अध्यापक जहाँ कहीं भी गये, वे वहीं वस गये और स्वानीय जनता के साथ आत्मसात हो गये। हिन्दुओं ने उन स्थानीय लोगों को कभी भी दितीय-श्रेणी का नागरिक अथवा तिरस्कार के पाल नहीं समझा । उनका यह आचरण उन अरबों, तुकों, फ़ारसियों और अन्य मुस्लिम समुदायों से सर्वया भिन्न था जिन्होंने विगत हजार वर्षों में भारत पर आक्रमण किये और अपने ही मत-मतान्तरों, सिद्धान्तों को विजित लोगों पर बॉपा था।

विस्मृत इतिहास के बारे में मानव-ज्ञान को अग्रसर करन के लिए महत्त्वपूणं ऐतिहासिक सूत्रों का सदुपयोग करने के सम्बन्ध में शैक्षिक आवश्यकता का दिग्दर्शन कराने और यह स्पष्ट कर देने के बाद कि प्राचीन हिन्दुओं के विश्व-साम्राज्य की स्मृतियों को पुनः सजग करने में कोई लज्जा की बात न होकर समस्त मानवता के लिए गर्व की बात है, हम अब माप-इण्ड के उन नुद्रों पर विचार करेंगे जो इस साम्राज्य के अस्तित्त्व को प्रमा-णित करते हैं।

हम अब एक-एक करके स्पष्ट करेंगे कि किस प्रकार हमारे द्वारा नमीक्षित उपर्युक्त सातों मापदण्डों में से प्रत्येक मापदण्ड प्राचीन हिन्दुओं के विस्मृत विश्व-साम्राज्य के अस्तित्व को प्रमाणित करता है।

प्राचीन हिन्दू नीग जिस भाषा का प्रयोग करते थे वह संस्कृत थी इंसाकि वेदों से प्रत्यक्ष है जो संस्कृत में हैं और जिनको सामान्यत: स्वीकार क्या गया है कि वे ही मनुष्य-विश्वित प्राचीनतम साहित्य है जो आज भी विद्यमान है। अतः, यदि अन्य भाषाएँ संस्कृत से कुछ भी मेल खाती है. तो स्पष्ट रूप में वे संस्कृत से ही व्युत्पन्न हैं, समानान्तर नहीं हैं। सभी तथाकथित भारो-आवं भाषाएँ संस्कृत की व्युत्पत्तियों के अतिरिक्त कुछ भी

नहीं हैं, चूंकि संस्कृत भाषी हिन्दुओं ने विश्वभर में संस्कृत भाषा का प्रचार-प्रसार किया था और सभी लोगों को संस्कृत भाषा के माध्यम से ही शिक्षित किया था। 'ट्रिगोनोमेट्री' शब्द के सन्दर्भ से यह बात पहले ही प्रदर्शित की जा चकी है कि वे संस्कृत शब्द नाम आज भी किस प्रकार प्रचलन में हैं। तथ्य तो यह है कि प्राचीन हिन्दू साम्राज्य के अस्तित्त्व का बोध कराने वाला स्पष्टीकरण शिक्षा की दृष्टि से भी अत्यन्त महत्त्व की बात है क्योंकि इस प्रकार के साम्राज्य का अस्तित्त्व मात्र ही पर्याप्त सन्तोषजनक रूप में स्पष्टी-करण प्रस्तुत कर पाता है कि आज भी ग्रीक, लैटिन, इतालवी, जमंन, फ्रीच, स्पेनिश, अंग्रेजी, रूसी और अन्य यूरोपीय भाषाओं, फ़ारसी, पश्तो, तुर्की और सुदूर पूर्व की अन्य अधिकांश भाषाओं में संस्कृत भाषा का पर्याप्त अंश क्यों विद्यमान है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

प्रसंगवश, यह भी कहना उचित है कि भारो-आयं (इण्डो-आयंन) पदनाम भ्रामक शब्दावली है क्योंकि 'भारतीय' और 'आयं' पर्यायवाची हैं। 'आयं'-धर्म तो हिन्दुओं की जीवन-पद्धति थी। इसलिए, जो कुछ भी आयंन है, वह भारतीय है। अतः इण्डो-आर्यन शब्दावली एक ही विचार की प्रति-लिपि है। तब यह भी स्पष्ट हो जाना चाहिये कि किस प्रकार इण्डो-आयंन शब्दावली दुहरे रूप में भी मध्य और सुदूर-पूर्व की भाषाओं के साथ-साथ सभी यूरोपीय भाषाओं के भारतीय मूल को प्रधानता देती है।

हमने दूसरा मापदण्ड 'धर्म' उल्लेख किया था। भारतीय धर्म अर्थात् भारतीय जीवन-पद्धति प्राचीन विश्व के विशाल भू-भाग पर प्रसारित हो चुकी थी। हिन्दू देवता 'शिव' की पूजा सुदूर-पूर्व में जापान से लेकर सुदूर पश्चिम में अमरीकी महाद्वीप तक प्राचीन विश्व के लगभग सभी भागों में होती थी। सूर्य और गी, और सर्पव ग्रहों की पूजा भी विश्व के अधिकां। भागों में होती थी-हिन्दुओं की ही भाति। 'आय' वह शब्द है जो हिन्दू अर्थात् प्राचीन भारतीय जीवन-पद्धति का द्योतक है। चूंकि आयं जीवन-पद्धति प्राचीन विश्व के एक बहुत बड़े भू-भाग पर फैल चुकी थी, इसीलिए हम अभी भी देखते हैं कि सभी यूरोपीय, ईरानी, तुर्की अन्य बहुत सारे राष्ट्र सगवं, अपने-आपको आज भी आयं कहते हैं। उनमें से कुछ राष्ट्रों ने अभी भी आयं-चिह्न अंगीकार किये हुए हैं; यथा जर्मनों ने स्वस्तिक और यहूदियों

ने सोलोमन का तारक अर्थात् पटकोणी शक्ति-चक्र शिरोधार्य किए हुए हैं। तीसरा मापदण्ड हमने पौराणिकता, रीतिया, नाम और देव-देविया बतायी थी। यह प्रदक्षित किया जा सकता है कि प्राचीन विश्व ने इनको भारत से ही प्राप्त किया था। यह तो पहले ही कहा जा चुका है कि किस प्रकार सम्पूर्ण विश्व में हिन्दू-देवता शिव की पूजा हुआ करती थी। इसी की पूजा उन स्थानों पर भी हुआ करती थी जिनको आज ईसाई-मत और इस्लाम के मुख्यालय समझा जाता है — अर्थात् इटली के वेटिकन में और मक्का में। ईसाई पादरी पोप के पूर्व ज हिन्दू पुरोहित थे। उनकी 'वेटिकन' संस्कृत शब्द बाटिका अर्थात् बन्य कृटिया है। वेटिकन-परिसर की दीवारों और कोठरियों में गड़े हुए बहुत मारे शिव-लिंग हैं। बहुत सारे ऐसे शिव-क्तिंग के प्रतिक्यों को इटली में खोदकर निकाल लिया गया है। वेटिकन में पाये गये जनेक जिवलिंगों में से एक वेटिकन-स्थित एट्स्स्कन संग्रहालय में मुरक्षित रखा है। मनुष्यों और पश्वओं-पक्षियों को सम्मोहित करने वाले बौमुरी के बजैया हिन्दू कृष्ण की मनोहर कथा स्कैण्डीनेवियन और इटेलियन परम्पराओं की अभी भी महत्त्वपूर्ण अंश है। 'अमुन्दसेन' और 'सोरेनसेन' बैसे स्केण्डीनेवियन शब्दों में 'सेन' अन्तय-शब्द भद्रसेन और उग्रसेन के समान अलय-शब्दों की ही भांति अलय-शब्दांश हैं। अंग्रेजी शब्द 'बोरो' का स्पष्टीकरण, अग्रेजी गन्दकोश के अनुसार, 'एक दुगंयुक्त स्थान' के अर्थ-बोतक 'दुगं' से व्युत्पन्न बताया गया है। यह स्पष्टतः संस्कृत शब्द 'दुगं' है। बिटिश लोगों को अज्ञात इस शब्द से ब्युत्पन्न अन्य संस्कृत शब्द 'पुरा' है बो एक उप-नगर अथवा बस्ती का खोतक है। अंग्रेज लोग 'पुरा' को थोर' करके उच्चारण करते हैं जैसे 'सिहपुर' को 'सिहापोर', और 'प' प्राय: व'में बदन बाता है। इस प्रकार, संस्कृत 'पुरा' अंग्रेजी 'बोरो' हो गया है। वहाँ तक अन्य देशों का सम्बन्ध है, भारत और स्कैण्डीनेविया की पौराणिकता में बहुत समानता है। स्ताव लोग (अर्थात् चैकोस्सोवावस, यूगोस्लोब्स आदि) भी प्राचीन कृत में हिन्दू-देवता इन्द्र, यम उपनाम मोक्ष (मृत्यु-देवता), बस्य (जल-देवता), और हरिदाम्ब उपनाम होर्देस (अर्थात् सूर्य) और अनेक अन्य देवताओं की पूजा-अर्चना किया करते थे -- ऐसा भलीभांति ज्ञात

माइवेरिया में, जब कोई व्यक्ति गम्भीर रूप में बीमार हो जाता है. तब स्थानीय लोग इस युग में भी हिन्दू-देवता 'आयु' की पूजा करते हैं जो दीघांयू देने वाला है। यह रीति एक प्राचीन हिन्दू रीति है-इस बात का उल्लेख दक्षिण भारत के अय्यर हिन्दू ब्राह्मण-वर्ग के बारे में लिखित डमा सीताराम के लेख में भी किया गया है। यह लेख (वम्बई से प्रकाशित) कि इलस्ट्रेटेड वीकली ऑफ इण्डिया के २३ जून, १६७२ के अंक में प्रकाशित हुआ था। उस अंक के पृष्ठ = पर दिये गये एक चित्र का शीर्षक 'आयुष्यहोमम्' दिया गया है। माता-पिता की यह पद्धति है कि वे अपनी सन्तान के जन्म दिवस पर हवन करते हैं (अर्थात् पवित्र अग्नि को भेंट बहाते हैं) । आयु-देवता अर्थात् मनुष्य के जीवन-काल का अधिष्ठाता देव और मृत्युंजय (मृत्यु को पराजित करने वाला शिव) का आह्वान किया जाता है। जापानी लोग भी अपने 'शिन्तो' देवालयों में हिन्दू देवताओं की आराधना करते हैं। तथ्य तो यह है कि 'शिन्तो' शब्द स्वयं ही सिन्ध्-क्षेत्र के धर्म अर्थात् हिन्द्-धर्म के सिन्धु अर्थात् हिन्दू शब्द का अपभ्रंश रूप है। इस तथ्य का उल्लेख तो हमारे इतिहास-ग्रन्थों में अभी भी किया जाता है कि अफ़गानिस्तान से कोरिया तक फैला हुआ क्षेत्र हिन्दू-धर्म का अनुसरण करता था। किन्तु यही नहीं, अमरीका की मय और इंका सभ्यताएँ भी प्राचीन हिन्दू सभ्यताएँ ही थीं। विश्वभर में फैला हुआ बौद्ध-मत भी अनुवर्ती हिन्दू-मत है जो स्वतः उन्हीं क्षेत्रों में पूर्वकालिक पुरातनवादी हिन्दू धर्म के अस्तित्त्व को सिद्ध करता है। राजाओं को सम्बोधन करने के लिए प्रयुक्त (सिंह का अर्थ-द्योतक) हिन्दू पद 'केसरी' जर्मन और रोमन सम्राटों के लिए 'कैंसर' के रूप में प्रयुक्त आज भी देखा जा सकता है। हिन्दू सम्मानोपाधि 'श्री' को भी इंग्लैंड में 'सर' और दक्षिणी यूरोप में 'साइनर' के रूप में विश्व के सभी भागों में प्रचलित देखा जा सकता है। महिला के लिए हिन्दू सम्मानोपाधि 'श्रीमती' है जो 'साइनरीता' के रूप में यूरोप में अभी भी प्रयोग की जाती है।

विश्व इतिहास के कुछ विल्पा जन्याप

एक विलुप्त विश्व-साम्राज्य के अस्तित्त्व को पुनः खोज निकालने के लिए हमने चौथे मापदण्ड के रूप में माप-तौलों के व्यापक प्रचलन का उल्लेख किया था। कवियों से दिजियों तक के विभिन्त-वर्गीय व्यक्तियों

द्वारा 'मीटर' माप का विश्वव्यापी व्यवहार हिन्दू शब्द 'माला' का ही उपयोग है जो हिन्दू ओषधियों, कविताओं और अन्य वस्तुओं का परिमाण प्रस्तुत करने में काम में आता है। १२ इंचों और पद्य की पंक्ति के विभा-जन का अर्थचोतक अंग्रेजी 'फुट' शब्द संस्कृत के 'चरण' शब्द का यथार्थ रूपान्तर है जिसका स्वयं अथं 'फुट' है।

पांचवी मापदण्ड समय का माप है। जैसा इसी पुस्तक में अन्यत स्पष्ट किया जा चुका है, क्षण से लेकर मिनट-दिन-मास और वर्ष तक के सभी हिन्दू समय-परिमापों का अनुसरण ही सम्पूर्ण विश्व करता रहा है। यह सब सम्भव नहीं हुआ होता, यदि हिन्दुओं ने प्राचीन विश्व पर प्रशासन न किया होता और उसे शिक्षित न किया होता।

एक विस्मृत साम्राज्य के अस्तित्त्व को पुनः जोड़ने वाला छठा मापदण्ड शिक्षा-नियन्वण है। यह स्वीकार किया जा चुका है कि ये तो भारतीय ही ये जिन्होंने प्राचीन विश्व को शिक्षित किया था। सामान्यतया यह कल्पना की जाती है कि भारतीयों ने अरबों को शिक्षित किया था और बाद में इन्हीं अरबों द्वारा सम्पूर्ण यूरोप को शिक्षित किया गया था। इस धारणा में तनिक परिमार्जन अभीष्ट है। चुंकि यूरोप और अमरीका की ओर जाने वाले मारतीय शिक्षकों और प्रशासकों के मार्ग में साइवेरिया एक पड़ाव-स्थल या, इसलिए यह अशुद्ध कल्पना की गई है कि अरव लोगों ने ही पश्चिमी बिष्व को शिक्षित किया था। तथ्य तो यह है कि भारतीय लोगों ने एक हो साथ एशिया, यूरोप और अमरीका-द्वय जैसे सभी महाद्वीपों में प्राचीन विम्ब के सभी शेष भागों को भी शिक्षित किया था। साथ ही, चूँकि प्राचीन हिन्दू नोग सम्पूर्ण मानवता को भ्रातृत्व की दृष्टि से देखते रहे, इसलिए इस बात से कोई विशेष अन्तर नहीं पड़ता था कि यूरोप अथवा अमरीका-इय जाने वाले जिलक वास्तव में भारत के निवासी थे, अथवा अरव या जन्य किसी देश के। इस बात का इसलिए भी कोई महत्त्व नहीं था क्योंकि वे सभी हिन्दू धर्मानुसार ही जीवन-यापन करते थे और विज्ञानों, कलाओं व धार्मिक-कार्यों में समान ज्ञान रखते थे। हिन्दू भासन के अन्तर्गत कोई राष्ट्रीय या राजनीतिक व्यवधान नहीं थे। किसी भी मानव को एक स्थान में दूसरे स्थान पर जाने के पारगमन-पत्न अथवा प्रवेश-पत्न की आवश्यकता

नहीं थी क्योंकि प्राचीन हिन्दू विश्व के प्रति अपने उदारमना दृष्टिकोण से भूमि के क्षेत्रों और उन क्षेत्रों के निवासियों के पुरुष और महिलाओं के मध्य किसी भी प्रकार का भेद-भाव करने के भाव को तिरस्कृत करते थे। विश्वभर में अंगीकृत धार्मिक सभी पाठ और विज्ञान व कलाएँ हिन्दुओं की ही थीं — इस बात को ट्रिगोनोमेट्री शब्द के उद्धरण से ऊपर दर्शाया ही जा चुका है। यह भी स्मरण रखा जा सकता है कि अरब वाले जिसे ओषधियों का यूनानी प्रकार कहते हैं, वह हिन्दू आयुर्वेद के अतिरिक्त कुछ नहीं है। स्पष्ट रूप में बात यह है कि इस विज्ञान का 'यूनानी' शब्द इस तथ्य का द्योतक है कि भारत के ओषधि-विशेषज्ञ अरब देश जाने के लिए उस मार्ग से जाते रहे हैं जिसे हम आज 'यूनान' कहते हैं। यह तथ्य हमारे उपर्युक्त उस कथन का समर्थन करता है कि वह धारणा सही नहीं है कि अरब-वासियों ने ही यूरोप में भारतीय ज्ञान का प्रचार-प्रसार किया था।

हमने किसी प्राचीन विस्मृत-साम्राज्य की परख करने के लिए जिस सातवें मापदण्ड का उल्लेख किया था, वह गासक समुदाय की भाषा और रुचि के अनुसार विश्वभर में प्रचलित भौगोलिक और स्थानीय नामों का अस्तित्त्व है।

प्राचीन भूगोल संस्कृत नामों से भरा पड़ा है। बलूचिस्थान, अफगा-निस्थान, कुर्दिस्थान, काफिरिस्थान, (चीनी) तुर्किस्थान, ग़ाबुलिस्थान, घरू चिस्थान, (अरेबिया के रूप में अपभ्रंश) अबस्थान, कजाकस्थान, उजवेकस्थान आदि में ('स्थान' रूप में अपभ्रंश) 'स्थान' प्रत्यय से समाप्त होने वाले सभी स्थान-वाचक नाम संस्कृत भाषायी हैं। इसी प्रकार, ब्रह्मदेश (बर्मा), जावा, सुमात्रा, मलय, सिंहपुर, इराक, ईरान (जो इरावती के समान, जो अपभ्रंश रूप में इर्रावाडी उच्चारण किया जाता है, 'इर्' धातु से व्युत्पन्न है) सभी संस्कृत नाम हैं। इंग्लैंड, इ्यूशलैंड आदि में 'लैंड' णब्द के साथ समाप्त होने वाले सभी शब्द संस्कृत भाषा के है। 'सीरियन' और 'असीरियन' शब्द 'सुर' और 'असुर' समुदायों के द्योतक है जिनका उल्लेख भारतीय महाकाव्यों में किया गया है। उनका भारत से सम्पकं समाप्त होने से पूर्व वे सभी देश संस्कृत भाषा बोलते थे। निशापुर, जनदीशपुर, रामसर, नव बहार और समरकन्द नाम से पुकारे जाने बाले

विश्व द्रातशाल ।

नगर और 'श्यूसवरी', 'ऐन्सवरी' व 'वाटरबरी' में 'वरी' अन्त्य-शब्द वाली

बस्तियाँ जो इंग्लंड में हैं, सभी संस्कृत शहदावली हैं। इस प्रकार हम स्पष्ट देखते हैं कि एक प्राचीन हिन्दू साम्राज्य के अस्तित्त्व को परखने वाले सभी मापदण्ड किस प्रकार, बिना किसी दोष के, ऐसे ही एक साम्राज्य के अस्तित्व की ओर स्पष्ट संकेत करते हैं, यद्यपि यह तथ्य जन-मानम की समृति से ओझल हो चुका है। भविष्य में प्रकाशित होने वाली ऐतिहासिक पाठ्य-पुस्तकों और अन्य ग्रन्थों में इन सभी विलुप्त अध्यायों का पुनलेंखन होना चाहिये जिनकी प्राचीन हिन्दू विश्व-साम्राज्य

के सन्दर्भ में हम चर्चा कर आये हैं और कुछ ऐसे ही अन्य विलुप्त अध्याय भी हो सकते हैं जो भविष्य में खोजे जा सकें। लोगों को अपनी यह वृत्ति भी त्याग देनी चाहिये कि यदि उनको इतिहास-ग्रन्थों में किसी घटना का

उन्लेख समाविष्ट नहीं मिलता, तो वे यह मानने में अन्धाधुन्ध अन्धानुकरण करें कि वह घटना हुई ही नहीं होगी। मानव विकालज्ञ न होने के कारण, उसका ज्ञान कभी भी पूरा अथवा पूर्ण नहीं है। ज्ञान ओझल होता रहता

है और इसको पुनः खोजना ही होता है। यही कारण है कि विद्यालय की परीक्षाओं में परीक्षायियों को सिखाया जाता है कि वे विचार करें और

दिये गए ट्रे-अधूरे वाक्यों में विलु त शब्दों को भरें। इतने सुविचार के बाद विद्यालय-पाठ्यक्रमों में सम्मलित की गयी इस विधा को कभी विस्मृत

नहीं करना चाहिये। वह एक महत्त्वपूर्ण विधा है जो वयस्क को इस योग्य बनाती है कि वह ज्ञान की अन्य शाखाओं में भी विल्प्त प्रकरणों को प्रदान

करे। ऐसी अन्य शासाओं में इतिहास भी एक अत्यधिक आवश्यक, महत्त्व-पूर्ण शासा है।

## हिन्दू विश्व-साम्प्राज्य के अवशेष

समय के अनन्त विस्तार में अनेक तथ्य अप्राप्य रूप में गुम और विस्मृत हो जाते हैं। ऐसा ही एक तथ्य प्राचीन हिन्दुओं के विश्व-व्यापी साम्राज्य का है। इस २०वीं शताब्दी के हमारे इतिहास-ग्रन्थों में एक प्राचीन, विश्व-व्यापी हिन्दू साम्राज्य का कोई 'उल्लेख नहीं मिलता। इसका कारण कुछ अंश में अज्ञान है, और कुछ अंश में प्रतिकूलता। सम्पूर्ण विश्व के लोगों के दिमागों को इस प्रकार साफ़ कर दिया गया है कि वे प्राचीन हिन्दुओं के उस विश्व-व्यापी साम्राज्य के सभी आवर्ती चिह्नों और प्रमाणों की अवहेलना कर देते हैं, और आज यदि कोई व्यक्ति दावा करता है कि ऐसा एक हिन्दू साम्राज्य किसी समय अवश्य विद्यमान था तो उसे या तो वेवक्फ़ समझा जाता है अथवा धोखेवाज, वे-ईमान।

तथापि, सीभाग्यवण, हमें सम्पूर्ण विश्व में इधर-उधर बिखरे हुए उस साध्य के चिह्न मिलते हैं, जिनको यत्नपूर्वक एक जित कर देने पर किसी व्यक्ति के मन में यह सन्देह नहीं रह जायेगा कि प्राचीन हिन्दुओं का साम्राज्य किसी समय विद्यमान था।

पुराना इतिहास आहिस्ता-आहिस्ता विस्मृत और विलुप्त होता जाता है—इसके दो मुख्य कारण है। एक कारण यह है कि जब कभी किसी नयी पीढ़ी का जन्म होता है, उससे पुरानी एक पीढ़ी का इतिहास उत्तरोत्तर रूप में भूलता जाता है। किसी व्यक्ति से पूछो कि वह अपने पिता के सम्बन्ध में क्या-कुछ जानता है। वह उनके जीवन के सम्बन्ध में थोड़ा-बहुत कुछ जानता होगा। अपने बाबा-पितामह-पिता के पिता-के सम्बन्ध में तो वह और भी कम ज्ञान रखता होगा। और अपने प्रपितामह के सम्बन्ध में तो कदाचित् वह उनका नाम भी नहीं जानवा लोगा। यह तथा समह सा में

प्रदक्षित करता है कि विस प्रकार, ज्यों-ज्यों समय बीतता जाता है, विस्मृति को प्राकृतिक प्रक्रिया द्वारा, पूर्वकालिक पीडियों का इतिहास उपेक्षा, विस्मृति के कृप में धकेल दिया जाता है। यह सहज, स्वाभाविक ही है क्योंकि अभिलिखित तथ्यों को स्मरण रखने अथवा सँजीये रखने की मानव-सामर्थ्य सीमित है।

इतिहास क्यों लुप्त और विस्मृत हो जाता है-इसका अन्य महत्त्वपूर्ण कारण मानव बैर-भाव और प्रतिद्वन्द्विता है। अहितेच्छु अनुवर्ती लोग मणाल और तलबार, हथीड़ा और दरांती हाथ में लेकर, चारों ओर गये और विभिन्न प्रकार से परवर्ती सभ्यताओं के चिह्नों को तोड़-फ़ोड़ते, जलाते और विनष्ट करते रहे। इस प्रकार, प्राचीन हिन्दू साम्राज्य के चिह्न ईसाई-मत और इस्लाम के सुनियोजित आघातों से शनै:-शनै: नष्ट होते गये।

मुरोप और अमरीका-द्वय में सर्वप्रथम ईसाई-मत ही था जिसने वहाँ से हिन्दू साम्राज्य के अवशेषों को नष्ट किया। एशिया में यह मुख्यतः इस्लामी आधात था जिसने हिन्दू-इतिहास को निरंकुश रूप में विनष्ट कर डाला और हिन्द-भवनों को अपनी मस्जिदों व अपने मकवरों का रूप दे डाला।

किन्तु जिस प्रकार कोई हत्यारा व्यक्ति हत्या करने के सभी चिह्नों को यत्नपूर्वक विनष्ट कर देता है और भ्रामक सूत्रों की उत्पत्ति कर देता है, फिर भी हत्या का पता लगा ही लिया जाता है, उसी प्रकार उस सम्पूर्ण साध्य को बिनष्ट कर दिये जाने के बाद भी, सीभाग्यवश, कुछ ऐसे साधन और उपाय है जिनके द्वारा भूतकालिक घटनाओं की कहानी को पुनः रचा वा मकता है। इस कार्य में हमें ब्रह्माण्ड के इस अपरिवर्तनीय सिद्धान्त से सहायता मिलती है कि एक बार एक घटना घटित हो जाने बाद, विनाश के लिए जानवृझ कर किये गये प्रयत्नों तथा समय-प्रवाह के दुष्प्रभावों के बावजूद, इसके चिल्ल बने रहते हैं।

आइये, हम सर्वप्रथम कुछ मापदण्ड निर्धारित करें जिनकी सहायता से विस्मृत साम्राज्यों के इतिहासों की पुनः रचना की जा सकती है। हम इस प्रकार के छ: मापदण्ड प्रस्तुत करते हैं। प्रथम मापदण्ड है भौगोलिक नाम —जो कोई समृदाय यह दावा करता हो कि उसका विश्व-व्यापी साम्राज्य था, इसे यह सिद्ध करने के लिए समर्थ होना चाहिये कि प्राचीन भूगोल-

मानचित्र में समुद्रों, नदियों, पर्वतों और प्रदेशों के लिए इस समुदाय ने अपने नाम रखे हुए थे। दूसरा मापदण्ड है उस समुदाय का धर्म — विश्व पर शासन करने वाले समुदाय को इस योग्य होना आवश्यक है कि वह प्रदर्शित कर सके कि विश्व के सभी भागों के बड़े-बड़ें स्थानों पर उस सम्-दाय का धर्म प्रचारित-प्रसारित था। तोसरा मापदण्ड यह है कि यदि किसी समुदाय का विश्व-व्यापी प्रभुत्त्व रहा है, तो इसकी संस्कृति अर्थात इसकी पौराणिकता और इसकी रीति-नीतियाँ कई युगों तक चलती रहेंगी, चाहे इसका शासन अथवा प्रशासन समाप्त भी हो जाये। चौथा मापदण्ड विश्व-व्यापी साम्राज्य करने वाले समुदाय की भाषा है जो विश्व के विभिन्न भागों के लोगों की वाणी में तब भी बनी रहती है जबकि इसका राजनीतिक और प्रशासनिक अधिकार समाप्त हो जाता है। पाँचवाँ मापदण्ड यह है कि यदि किसी समुदाय ने विश्व पर शासन किया है, तो उस समुदाय के नाप-तौल उसका साम्राज्य समूल नष्ट हो जाने के बहुत बाद भी विश्व के बहुत बड़े भाग में प्रचलित रहेंगे। छठा मापदण्ड कुछ सारगिभत, आत्मकथा कहने वाले वाक्यांश और शब्दों की विद्यमानता है जो किसी साम्राज्य की समूल समाप्ति हो जाने के बाद भी बहुत समय तक, समय और इतिहास के द्वारों पर, उपस्थित रहते हैं - ज्यों-के-त्यों बने रहते हैं।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

हमने ऊपर जिन मापदण्डों को स्थिर, निर्धारित किया है, उनको एक विशाल प्राचीन हिन्दू साम्राज्य का अस्तित्त्व सिद्ध करने में उपयोग करने से पूर्व, आइये, हम देखें कि वे ठोस भी हैं अथवा नहीं।

हम जानते हैं कि हमारे अपने ही जीवनकाल में, आज से लगभग २५ वर्ष पूर्व तक ब्रिटिश लोगों का एक विश्व-व्यापी साम्राज्य था। चूंकि उनके देश का नाम इंग्लंड था, और उनकी भाषा अंग्रेजी थी तथा उनका विश्व-व्यापी अधिकार था, इसलिए आइसलैंड, सोमालीलैंड, बुखानालैंड, इण्डियन ओणन (हिन्द महासागर), ह्वाइट-सी (श्वेत सागर) जैसे अंग्रेजी भौगोलिक नाम प्रचलित हो गये। (२) चुंकि अंग्रेज लोग ईसाई थे, इसलिए इंसाई-मत उन-उन क्षेत्रों में फैल गया जहाँ उन्होंने शासन किया। (३) विश्व पर ब्रिटिश साम्राज्य के उत्कर्ष के दिनों में अंग्रेजों के रीति-रिवाजों, कहानियों, शीर्षकों, पौराणिक बातों और प्रतीक-चिह्नों की नकल की जाने

लगी, उनका अनुकूलन होने लगा, और उनका व्यापक रूप में, विश्व के विशाल भू-भाग पर प्रचार-प्रसार हुआ। (४) अमरीका-द्वय से न्यूजीलंड तक अग्रेजी भाषा बोली जाने लगी क्योंकि उस विशाल क्षेत्र पर अग्रेजों का अधिशासन था। (४) उनकी मुद्रा और उनके नाप-तीलों को उद्त और विश्व के वाणिज्य एवं उद्योग-धन्धों में प्रयुक्त किया जाने लगा क्यों कि कुछ समय पूर्व ही अंग्रेज-सत्ता विश्व की एक प्रमुख प्रभावी शक्ति थी। विश्व-भर में फुट और इंच, स्टोन और पींड, फादिंग और गिनी, सैकंड और मिनट, तथा नये वर्ष के प्रथम दिवस के रूप में पहली जनवरी को मान्यता दी गयी और इनको विश्व-भर में मात्र इसीलिए अंगीकार कर लिया गया कि वे साम्राज्य-निर्माता अंग्रेजों के मापदण्ड-नाप-तील थे। (६) "बिटिश साम्राज्य में कभी सूर्यास्त नहीं होता" - जैसे कुछ वाक्यांश बिटिश लोगों के विश्व-प्रभुत्त्व की कथा को तवतक चारों मुखों से कहते रहेंगे जबतक कि यह आज से अनुमानतः पाँच हजार वर्ष तक इतिहास का एक अंग बना रहेगा - वैसे, उस समय तक १६वीं और २०वीं जनी के बिटिश साम्राज्य के अन्य चिह्न इतिहास से विलुप्त हो गये होंगे अथवा इतने मुख्य हो गये होंगे कि उनको पहचानना प्रायः असम्भव हो जायेगा।

आइये, हम 'नागालैंड' नामक एक अन्य शब्द का उदाहरण लें। ब्रिटिश शासन से जब भारत स्वतन्त्र हो गया, तब भारत के एक भू-भाग का यह नामकरण किया गया था। यह तो भारत के प्रथम प्रधानमन्त्री थी जवाहरलाल नेहरू ही थे जिन्होंने अति प्राचीन, चिरकालीन हिन्दू, संस्कृत परम्परा वाले, नये स्वतन्त्र भारत के एक भाग के लिए अंग्रेजी नाम चुन लिया। स्वतन्त्र भारत के प्रधानमन्त्री द्वारा, ब्रिटिश शासन के अधि-कार से स्वतन्त्व किये गये एक प्रदेश के लिए उस अंग्रेजी नाम का चुना जाना उस हानि का परिमापक है जो दासता के कारण अधीनस्थ व्यक्तियों के मन में उत्पन्न हो जाती है। दासता का यह अवश्यम्भावी दुष्परिणाम होता है। शारीरिक रूप से स्वतन्त्र होने पर भी श्री जवाहरलाल नेहरू मानसिक रूप में बिटिश विचारों के गुलाम बने ही रहे। यदि समय के अनन्त प्रवाह में भारत पर ब्रिटिश आधिपत्य का चिह्न ज्ञात इतिहास के पृष्ठों से नृष्त भी हो जाय, तो भी हजारों वर्ष बाद यदि यह स्मृति प्रचलित

रही कि भारत का एक भाग कभी, किसी समय 'नागालैंड' नाम से पुकारा जाता था, तो मात्र उस शब्द से—'नागालैंड' नामक एकाकी शब्द से ही यदि कोई विवेकी इतिहासकार यह निष्कर्ष निकाल ले कि ब्रिटिश लोगों ने कम-से-कम भारत के एक भाग पर तो शासन किया ही था, तो वह गलत नहीं होगा। उसका निष्कषं यथार्थतः बिल्कुल सत्य होगा। यदि किसी प्रकार एक भावी इतिहासकार उस वर्ष को खोज निकालता है जब उक्त प्रदेश को 'नागालैंड' नाम दिया था, और उसी से वह यह निष्कर्ष भी निकाल लेता है कि उस क्षेत्र पर कम-से-कम उस वयं तक तो बिटिश शासन अवश्य ही रहा होगा, तो अधिक-से-अधिक उसकी गलती ठीक समय का पता लगाने में कुछ समय-माव की ही तो होगी, किन्तु वह यह निष्कर्ष निकालने में गलत नहीं होगा कि ब्रिटिश लोगों ने उस क्षेत्र पर किसी समय शासन तो अवश्य ही किया था। कई हजार वर्ष पूर्व के इतिहास का सही आकलन करने में समय की छोटी-सी वृटि नगण्य ही होगी, किन्तु विश्व-व्यापी ब्रिटिश साम्राज्य के पूरी तरह विस्मृत तथ्य के भ्रंशोद्वार की बात अभिलिखित इतिहास के लिए अमूल्य निधि होगी।

इस प्रकार, हम देखते हैं कि एक घटना के होने के हजारों वर्ष बाद भी इतिहास में प्रचलित एकाकी णब्द और वाक्यांश भी विस्मृत इतिहास की पुनरंचना में किस प्रकार अत्यधिक मूल्यवान सिद्ध हो सकते हैं। एक विश्व-व्यापी हिन्दू साम्राज्य की कहानी की पुनरंचना करते समय भी हम स्पष्ट दर्शाएँगे कि विगत हजारों वर्षों से समय के अनन्त प्रवाह के साथ चले आ रहे कुछ शब्द ऐसे हैं जो अति प्राचीन विश्व-व्यापी हिन्दू साम्राज्य की कथा को पुन: गढ़ने में असीम, अत्यधिक सहायक हैं। यदि उन शब्दों और वाक्यांशों को ठीक प्रकार समझ लिया जाये और उनका विश्लेषण किया जाये, तो उनमें असीम अर्थ निगूढ़ हैं, तथा वे एक अति प्राचीन हिन्दू साम्राज्य की, जो विश्व-व्यापी था, अकथ कहानी मुखरित करते लक्षित

### बिश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

XAT.COM:

# : 25 : प्राचीन भौगोलिक विश्व-मानचित्र के सभी नाम संस्कृत भाषा के ही थे

बहुत ही सरलतापूर्वक सभी लोग अनुमान लगा लेते हैं कि इतिहास में जो भी कुछ जानने योग्य है, वह सब पहले ही ज्ञात है। यह अनुमान किसी ठोस तथ्य पर आधारित नहीं है। जिस प्रकार रसायन, भौतिकी बादि विषयों में पूरी गुंजाइश है, उसी प्रकार इतिहास में भी अज्ञात वातों की जानकारी खोज लेने के पूरे-पूरे अवसर है-बहुत कुछ ज्ञात करना शेप है।

प्राचीन इतिहास में एक बहुत बड़ा रिक्त स्थान पड़ा है जिसका सम्बन्ध प्राचीन भारतीय (हिन्दू) साम्राज्य से है। आधुनिक ऐतिहासिक पाठों में ऐसा कोई उस्लेख नहीं मिलता है कि किसी समय एक विश्व-व्यापी हिन्दू साम्राज्य विद्यमान या; फिर भी कुछ ऐसे मूल उपलब्ध हैं जिनकी सहायता से उस साम्राज्य की कथा का ताना-बाना पुन: बुना जा सकता है जिसकी जन-स्मृति से पूरी तरह विस्मृत किया जा चुका है।

सबंप्रवम हमें यह स्मरण रखना चाहिये कि हिन्दू धर्म-ग्रन्थों, महा-बाच्यों, और लोक-साहित्य में भारतीय सम्राटों, युवराजों और उनके वनधरों द्वारा दिन्विजयों के बारम्बार सन्दर्भ और असंख्य उदाहरण समाविष्ट मिलते हैं। सन्देहशील व्यक्तियों के लिए संभावना है कि वे ऐसे सन्दर्भों को कास्पनिक उपवाद की मनगढ़न्त ऊहापोह मानकर उपहास करें। किन्तु यह कोई उपहास की बात नहीं है। किन्तु इस प्रकार के कल्पित अति-मृदम और मात्र पौराणिक सन्दर्भ भी उस समय महत्त्वपूर्ण बन जाते हैं जब व्यक्ति को प्राचीन भौगोलिक नाम संस्कृत भाषा में होने के कारण उन

सन्दर्भों को पुष्ट करने वाला साक्ष्य प्राप्त हो जाता है। चुकि प्राचीन हिन्दुओं की भाषा संस्कृत थी, अतः जब वे समस्त विश्व में फैले, तब उन्होंने समुद्रों, पर्वतों, नद-नदियों, और विभिन्न प्रदेशों के नाम संस्कृत भाषा में रख दिये।

प्राचीन हिन्दुओं में सम्पूर्ण विश्व में फैल जाने की सामध्यं और सम्यक द्धिट व्याप्त थी - इस बात का प्रमाण वैदिक धर्मादेश 'कुण्वन्तो विश्व-मार्यम्' अर्थात् 'विश्व को आयं बनाओ' में मिलता है। ह , यहाँ इस बात पर अधिक बल देना चाहते हैं कि 'आयं' किसी जाति का द्योतक शब्द नहीं है। समकालीन विश्व को यह विश्वास दिलाकर भ्रमित किया गया है कि 'आर्य' कोई जाति थी। 'आर्य' शब्द हिन्दू अथवा वैदिक जीवन-पद्धति का द्योतक है जो इस सांसारिक मानवतावादी सिद्धान्त पर आधारित था कि हम सब दिव्य अंश से उत्पन्न हुए थे, और उसी दिव्य अंश में ही समा जाना हमारा जीवन-लक्ष्य होना चाहिये। हिन्दू-धर्म का एक मूल सिद्धान्त यह है कि हमारा जीवन उसी उच्चादर्श के अनुरूप ढलना चाहिये। उस लक्ष्य की प्राप्ति के लिए, प्राचीन हिन्दुओं ने एक आचार-पद्धति का निर्माण किया था जिसमें मानसिक और शारीरिक शद्धता का जीवन तथा कर्तव्य-पालन व समाज-सेवा की संहिता का कठोर नियमन अपेक्षित था। 'आर्य' और 'आयंत्व' से ध्वनित होने वाली वही जीवन-पद्धति है।

विश्व की विशाल जनसंख्या के एक बहुत वड़े भाग द्वारा स्वयं को 'आयं' कहा जाना इस बात का एक बहुत महत्त्वपूर्ण और विशिष्ट प्रमाण है कि प्राचीन हिन्दू लोग अपने जीवन-सिद्धान्त 'कृण्वन्तो विश्वमार्यम्' (विश्व को आर्य बनाओ) का अनुपालन करने में पूरी तरह सफल हुए थे।

विगव साम्राज्य स्थापित करने वाला कोई भी देश विभिन्न प्रदेशों, समुद्रों आदि के नाम अपनी रुचि अनुसार ही रखता है। इस प्रकार, चूंकि भारतीय देश का नाम सिन्ध-स्थान था, इसलिए उन्होंने देश-देशान्तरों के नाम, उसी पद्धति पर, वल्चिस्थान, तुरकस्थान, अबस्थान आदि रखने शारम्भ कर दिये।

अतः प्राचीन विश्व-मानचित्र में भारतीयों द्वारा दिये हुए अथवा भारत द्वारा प्राप्त किए हुए नाम प्रचलित थे। भारतीयों द्वारा किसी

विशाल साम्राज्य का उपभोग करने का यह एक अति महत्त्वपूर्ण प्रमाण के चाहे उस साम्राज्य का उल्लेख आज के प्रचलित इतिहास-ग्रन्थों से सवंधा विल्प्त कर दिया गया है।

XAT.COM:

848

आइए, हम इंडोचीन, इंडोनेशिया और वैस्ट इंडीज जैसे शब्दों पर भी विचार करें। ईस्ट इंडीज हमारे अपने ही युग में सम्पूर्ण विश्व-मानचित्र पर प्रसारित था। वे शब्द उस युग की ओर संकेत करते हैं जब भारत और भारतीय लोग विश्व का नेतृत्व करते थे। उस प्राचीन विगत काल में भारत विश्व का सर्वाधिक शक्तिशाली राष्ट्र था जो विशालतम भू-भाग पर नियन्त्रण, अधिकार करता था। इससे पूर्व कभी भी, एक ही राष्ट्र-णक्ति ने इतना भू-भाग अपने अधिकार के अन्तर्गत नहीं किया था। यही कारण है कि हर किसी की जिह्वा पर 'भारत' और 'भारतीय' (इण्डिया और इण्डियन) शब्द चढ़े रहते थे, तथा प्रत्येक भूमि अथवा जन-समुदाय की परिभाषा भारत (इण्डिया) को दृष्टि में रखकर ही की जाती थी।

यही वह विश्व-व्यापी सम्मोहन था जिसने कोलम्बस को प्रेरित किया कि वह उस महान् (भारत) देश की खोज करने को निकल पड़ा और अमरीका के आदिम निवासियों को इण्डियन (भारतीयों) की संज्ञा से सम्बोधित करने की भूल कर बैठा।

'इण्डियाना' और 'इण्डियानापोलिस' शब्दावलियां, तुलनात्मक रूप में आधुनिक होने पर भी, उसी सराहना-भाव से व्युत्पन्न हैं जो सम्पूर्ण विश्व उस महान् भारतीय साम्राज्य के प्रति रखता था जिसकी स्मृतियां उस माम्राज्य के ओक्सत हो जाने परभी कई शताब्दियों तक अक्षुण्ण रूप में बनी

विलुप्त और विस्मृत इतिहास की पुनरंचना में 'इण्डियन ओशन' (हिन्द महासागर) शब्दावली का भी प्रभूत महत्त्व है। विश्व-मानचित्र में देखने पर स्पष्ट जात होता है कि 'हिन्द महासागर' से 'चिपटा' हुआ इण्डिया (हिन्द असवा भारत) तो तुलनात्मक इप में अत्यन्त छोटा देश है। अफ्रीकी महाद्वीप तो बहुत अधिक विशाल, भूमि-प्रदेश वाला क्षेत्र है। हिन्द महा-सागर के साथ सगा हुआ अरेबियन प्राय-द्वीप भूमि का एक अन्य बड़ा भाग है। फिर उस महासागर का नाम भारत (हिन्द, इण्डिया) के नाम के अनु-

सरण पर क्यों रखा जाय ? स्पष्टतः कारण यह है कि प्राचीन विगत काल में भारतीय नौ-सेना उस समुद्र पर (तथा अन्य अनेक सागरों पर) सर्वोच्च अधिशासन करती थी। अन्य कोई ऐसी गवित नहीं थी जो अमरीका-इय से लेकर आस्ट्रेलिया तक भारत की महान् नी-सैना की सामध्यें को चनौती दे पाती । संक्षेप में, भारत तब सागरों का अधिपति था । यही यह अप्रतिम प्रभूत्व था, अनन्य, बे-जोड़ साम्राज्य था जिसके कारण सागर का नाम भारत के साथ जोड़ दिया गया क्योंकि भारत के जहाज उस सागर की छाती चीरते हुए समग्र संसार में जाया करते थे।

'मेडिटेरेनियन' शब्द भी संस्कृत नाम है जो उन दिनों का स्मरण दिलाता है जब संस्कृत भाषी भारतीय क्षत्रिय (हिन्दू योद्धागण) उस समुद्र के चारों ओर बने हुए वन्दरगाहों पर अपना नियन्त्रण रखते थे।

'मेडिटेरेनियन' शब्द की संस्कृत-मूलक ब्यूत्पत्ति इस प्रकार स्पष्ट की जा सकती है, संस्कृत का 'धरातल' शब्द अंग्रेजी के 'टेरेस्ट्रियल' शब्द में बदल जाता है। इसी प्रकार संस्कृत का 'मध्य' शब्द यूरोपीय भाषाओं में 'मेडि' अपभ्रंश रूप धारण कर लेता है। इसलिए, यूरोपीय धातु 'टैरा' संस्कृत की 'धरा' धातु है, और 'मेडि' धातु संस्कृत की 'मध्य' शब्दावली है। संस्कृत-भाषी भारतीयों ने उस सागर का नाम 'मध्य-धरातल' अर्थात् 'पृथ्वी के भू-खण्ड समूहों के केन्द्र में समुद्र' रखा था। अंग्रेजी 'मेडिटेरेनियन' शब्दावली का यथार्थतः यही अर्थ है। इस सागर का संस्कृत-नाम तबतक नहीं पड़ता जबतक कि संस्कृत-भाषी हिन्दुओं ने उस सागर के सभी भागों पर और उसके सभी बन्दरगाहों पर अपना नियन्त्रण न रखा होता। 'मेडिटेरेनियन' शब्द के संस्कृत-मूल से हम जिस निष्कषं पर पहुँचते हैं, उसको उन क्षेत्रों के इतिहासों और नामों के मूल को खोजकर भी सत्यापित किया जा सकता है।

'रक्त सागर' (रैंड सी) भी इसीलिए नाम पड़ा है क्योंकि प्राचीन हिन्दुओं ने यही नाम रखा था। हम रामायण में इसका उल्लेख 'लोहित सागर' के रूप में उस समय पाते हैं जब भगवान् श्रीराम के दूत अपहता सीताजी को खोज निकालने के लिए सभी दिशाओं में गये थे। 'लोहित' का

अर्थ 'रक्त'—साल है। इस प्रकार 'रैड सी' नाम एक प्राचीन संस्कृत नाम

का अंग्रेजी अनुवाद मात है। इसी प्रकार 'ह्याइट सी' (श्वेत सागर) नाम भी प्राचीन हिन्दुओं हारा निश्चित किए गए 'क्षीर सागर' नाम का ही यन्त्रवत अनुवाद है। इतिहास में ऐसा होता है कि साम्राज्य-निर्माताओं द्वारा प्रयुक्त नाम स्थानीय भाषाओं में अनूदित रूप में ही अक्षुण्ण बने रहते हैं - स्थानीय जन-बोलियों में प्रचलित रहते हैं। 'ह्वाइट सी' और 'रैंड सी' इसी प्रकार के शब्द है। ये दोनों नाम प्राचीन हिन्दुओं के विश्व-व्यापी प्रभुत्व को प्रमाणित करते हैं।

जो समुदाय, विश्व पर शासन करता है, प्राय: विभिन्न विजित प्रदेशों के नाम अपने देश के नामों की पद्धति पर ही रखने का उपक्रम करता है। इसी प्रकार, उदाहरणार्थ, जब इंग्लंड विश्व की प्रभावकारी राजनीतिक शक्ति वन गया, तब वसूटोलण्ड और वुखानालण्ड जैसे नाम जन-प्रिय हो गए। इसी प्रकार, जब हिन्दुओं का सम्पूर्ण विश्व पर अधिशासन था, तव चौक उनके अपने देश का नाम सिन्धस्थान था (जो अपभ्रंश रूप में हिन्दुस्थान हो गया) इसलिए उन्होंने अपने प्रभूत्व के अन्तर्गत प्रदेशों के नाम उसी प्रणाली पर अफ़गानिस्थान, बलुचिस्थान, तुरगस्थान (आधुनिक तुनां), अबंस्थान (आधुनिक अरेविया), घकचिस्थान, घवूलिस्थान, कुदि-स्थान, कजाकस्थान और उजवेकस्थान आदि रख दिए।

'ईरान और 'इराक' नाम भी हिन्दू, संस्कृत मूल के ही हैं। वे 'इरावती' (इराबदी) में प्रयुक्त 'इर' संस्कृत धातु में व्युत्पन्न हैं। संस्कृत शब्दकीश में रान गब्द की परिभाषा 'लवणयुक्त, निर्जल प्रदेश' है। ईरान यथार्थतः यही तो है। 'कच्छ-रण' जब्द में प्रयुक्त 'रण' शब्द भी उसी संस्कृत धातु से ब्युत्पन है। तथु एशिया में ऐसे नगर थे जिनके नाम संस्कृत-प्रणाली पर वे; यथा जनदिशापुर और विदिशा (एडिसा)। सीरिया और असीरिया नामां का उच्चारण ग्रीक-भाषा में 'मुरिया' और 'अमुरिया' होता है । उनकी ब्युन्यति दो सस्कृत-भाषी प्राचीन हिन्दू समुदायों 'सुर' ओर 'असुर' से हैं, जिनका उस्लेख हिन्दू धर्म-ग्रन्थों में प्रायः मिलता है।

दो अफ्रीकी देण माली और सुमाली रामायण में वणित दैत्य-सम्दाय के दो नायकों के नाम से व्युत्पन्न हैं।

सीताजी के लिए विश्व-व्यापी खोज के अवसर पर रामायण में सून्द-जलडमरूमध्य का भी उल्लेख आता है।

'सुमेरियन्स' शब्दावली 'सुमेरु' से व्युत्पन्त है जिसका अर्थ 'स्वणिम पर्वत' है और जिसका बारम्बार उल्लेख हिन्दू धर्म-ग्रन्थों में प्राप्त होता है। 'अस्टाई' शब्द भी संस्कृत के 'सुमेरु' शब्द का स्थानीय भाषायी रूपान्तर है।

जैसा एक श्रागामी अध्याय में स्पष्ट किया गया है, इंग्लैंड शब्द भी

संस्कृत शब्द 'आंग्ल-स्थान' से ही बना है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

'स्कैण्डीनेविया' शब्द योद्धाओं की भूमि के द्योतक, संस्कृत भाषा के 'स्कत्ध-नाभि' शब्द का अपभ्रंश रूप है। (यूरोप में एक प्रदेश) स्कैण्डी-नेविया के वीकिंग्स लोग अपने योद्धासम गुणों के लिए विख्यात थे।

जर्मन लोग अपने देश को 'द्यूत्सलैण्ड' बोलते हैं। यह नाम 'दैत्यस्थान' से व्यत्पन्न है। दैत्य लोग एक प्राचीन, हिन्दू समुदाय थे जो संस्कृत-भाषी थे। हिन्दू पौराणिकता के अनुसार वे लोग 'दैत्य' मात्र इसलिए पुकारे जाते थे कि उनका जन्म 'दिति' नामक एक महिला के गर्भ के हुआ था।

'डच' शब्द भी 'दैत्य' शब्द का ही अपभ्रंश रूप है। इसका दृष्टान्त भारत में उत्तर प्रदेश में स्थित 'वहराइच' नाम के नगर से प्रस्तुत किया जा सकता है। 'बृहत्-आदित्य' शब्द लोकभाषा में 'बहराइच' अपभ्रं श रूप अंगीकार कर बैठा। उसी प्रकार 'दैत्य' शब्द भी प्रचलित शब्द 'डच' का मूल-शब्द था।

'केश्पियन सी' (कश्यप सागर) का नाम भी सुप्रसिद्ध ऋषि कश्यप के नाम से ब्युत्पन्न है, जो दैत्य समुदाय के पूर्वज थे। कश्यप और उनके वंशज दैत्यों का उल्लेख भारतीय (हिन्दू) पौराणिक-ग्रन्थों में मुख्य रूप में उपलब्ध होता है।

'दानव' नदी का नाम भी संस्कृत शब्द 'दानव' से व्युत्पन्न है। संस्कृत का 'दानव' शब्द उसी प्रकार 'दानब' हो जाता है जिस प्रकार संस्कृत का 'वचन' शब्द लापरवाही-वश आधुनिक जन-भाषा में 'बचन' हो जाता है। वीक 'दानव' उपनाम 'दानव' शब्द हिन्दू धमं-ग्रन्थों में 'दैत्य' समुदाय के पर्यायवाची रूप में प्रयुक्त होता है, इसलिए दैत्यों उपनाम दानवों उपनाम

दानकों की भूमि में से प्रवाहित होने वाली नदी 'दानव' नाम से पुकारी जाने लगी।

इसी प्रकार, मिस्र देश का 'नाइल' नाम भी विश्व-व्यापी हिन्द साम्राज्य के दिनों में संस्कृत अन्वेषकों, खोजियों द्वारा दिया गया था। संस्कृत में 'नील' शब्द का अर्थ नीला है। बाद में, शताब्दियां बीत जाने पर, जब उस संस्कृत शब्द का अर्थ विस्मृत हो गया, लोगों ने 'नीला' अंग्रेजी विशेषण जोड़ दिया, और उस नदी को 'ब्लू नाइल' (नीली नील नदी) बोलना आरम्भ कर दिया, उनको यह अनुभूति नहीं रही कि मूल संस्कृत नाम 'नीन' स्वयं ही नीली जल-धारा का द्योतक था। '

अगस्त-सितम्बर, १६७० के आस-पास प्रेस ट्रस्ट आफ़ इंडिया नामक समाचार-एजेंसी ने समाचार दिया था कि बूनी के वन्दरगाह का नाम स्वर्गीय (मुस्लिम)शासक की पदवी की स्मृति में 'सेरी भगवान' कर दिया गया था। यह इस बात का एक अन्य उदाहरण है कि स्वयं हमारे ही युग में प्राचीन हिन्दू, संस्कृत शब्दों को, जो सम्पूर्ण विश्व में प्रचलित हैं, किस प्रकार गलत समझा जा रहा है और उनकी गलत व्याख्या की जा रही है। संस्कृत के 'श्री भगवान्' का अर्थ 'सर्वशक्तिमान प्रभ्' है। इस प्रकार, यह बूनी के हिन्दू-शासक की पदवी थी। बाद में, जब अरब लोगों ने उन भू-प्रदेशों पर वाकमण किए और राजा से रंक तक के सभी लोगों को अत्यन्त कूरता, निष्ठापूर्वक इस्लाम में धर्म-परिवर्तित कर दिया, तब वह सम्राट्, यद्यपि मुस्तिम धर्म में प्रविष्ट हो चुका या, फिर भी, अपनी पवित्र हिन्दू पदवियों को ही शिरोधार्य किये रहा। वर्षानुवर्ष बीत जाने पर वे संस्कृत शब्द अपन्य होते गए, जैसा अपर दर्शाया ही जा चुका है। यह सब होते हुए भी मताब्दियों के उतार-चढ़ाव और बलात् धर्म-परिवर्तनों के कूर आधातों में ने सेरी भगवान् शब्द का अक्षुण्ण वने रहना हिन्दू परम्परा की उन गहरी जहां को प्रमाणित करता है जो प्राचीन विश्व के समस्त भागों में सुदृढ़ रूप

यूगोस्लाविया और चेकोस्लोवाकिया जैसे यूरोप के वे क्षेत्र जहाँ स्लाव बसे हुए हैं, भी प्राचीन हिन्दू-संस्कृत परम्परा वाले ही थे जैसाकि इस तथ्य से प्रत्यक्ष है कि प्राचीन स्लाब लोग इन्द्र, वरुण, यम और सूर्य (हरिदाश्व)

असे हिन्दू देवताओं की पूजा करते थे। यही कारण है कि चेकोस्लोवाकिया की राजधानी प्रेग संस्कृत नाम का एक दुकड़ा है।

बिम्ब इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

युरोप के एक अन्य प्रदेश-अर्थात् लटविया में भी राजधानी का नाम मस्कृत भाषा का ही है। लटविया की राजधानी 'ऋग्' है जो स्पष्टतः संस्कृत धातु है; यथा 'ऋग्वेद' में।

हम इस प्रकार के असंख्य स्थान-वाचक नाम उद्भत कर सकते हैं जो संस्कृत भाषा के हैं। ये स्थान सम्पूर्ण विश्व में स्थित हैं; यथा (बुद्ध-विहार का अपभ्रं श रूप) बुखारा उजवेकस्थान में, राम सर (अर्थात् भगवान राम का तालाव) तुर्की में, निशापुर ईरान में, नव वहार (नव विहार) इराक में, (यज्ञाग्नि 'मखा' से) मक्का अरेबिया में, नगर-हार अफ़गानिस्थान में, और रामथा (अर्थात् रामस्थान-राम का निवास-स्थान) जोडंन में। ये सभी प्राचीन विगतकाल में एक विशाल हिन्दू साम्राज्य के अस्तित्त्व को सिद्ध करते हैं।

हस में 'स्टालिनग्राड' और 'लेनिनग्राड' जैसे नाम ऐसे ही हैं जैसे भारत में 'नन्दीग्राम' और 'सेवाग्राम'। रूसी प्रत्यय 'ग्राड' प्राचीन संस्कृत 'ग्राम' का अपभ्रंश रूप है। सोवियत संघ का एक भाग साइबेरिया, जो स्थानीय लोगों द्वारा 'शिविर' उच्चारण किया जाता है, विशुद्ध संस्कृत 'शिविर' शब्द है जो एक निवेश का द्योतक है। यह नाम उन अस्थायी आवासों से व्युत्पन्त है जो भारतीय प्रचारकों ने वैदिक संस्कृति के प्रचार के लिए उस अनुदार क्षेत्र में लगाए थे। यह भी सिद्ध करता है कि प्राचीन संस्कृत-माधी हिन्दुओं ने साइवेरिया को भी अपना उपनिवेश बना लिया था।

इस प्रकार, प्राचीन विश्व-मानचित्र का विस्तारपूर्वक अध्ययन एक प्राचीन हिन्दू साम्राज्य का प्रवल प्रमाण प्रस्तुत करता है। यह बाश्चयं-कारी भौगोलिक और स्थान-नामवाचक साध्यमात इस आधार पर उपेक्षित, तिरस्कृत नहीं किया जा सकता कि प्रचलित ऐतिहासिक पाठ्य-पुस्तकों में एक प्राचीन विश्व-व्यापी साम्राज्य का तो कोई उल्लेख समा-विष्ट नहीं है। यदि किसी कारण-वश उस साम्राज्य के अभिलेख विनष्ट हो गये हैं, तो उनकी पुनरंचना उन सभी साक्यों से करनी होगी जिनमें से भोगोलिक और स्थान-नामवाचक नाम तो एक सूत्र ही है। इस प्रकार के साध्य के अनेक अन्य पक्ष भी हैं जिनकी समीक्षा हम पृथक्-पृथक् अध्यायों में, आगे के पृष्ठों में करेंगे।

### विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

### 1 38 1

## आयुर्वेद-हिन्दू चिकित्सा-शास्त्र ने प्राचीन विश्व को स्वस्थ रखा

इसा से पूर्ववर्ती यूरोप के इतिहास के बारे में और मोहम्मद से पूर्व के अरेबिया के इतिहास के सम्बन्ध में बहुत ही कम जानकारी उपलब्ध है क्योंकि मत्तामीन होते ही ईसाइयों और मुस्लिमों ने कमशः अपने-अपने पूर्वकालिक व्यक्तियों —पूर्वजों की सम्यताओं को समूल समाप्त कर देने अथवा उनका पूर्ण तिरस्कार करने का भरसक प्रयत्न किया था।

ईसा से पूर्व यूरोप में जीवन के सम्बन्ध में किसी पश्चिम देशवासी से तथा मोहम्मद से पूर्व अरेविया के अपने पूर्वजों के जीवन के सम्बन्ध में किसी मुस्लिम व्यक्ति से प्रश्न करो। इस प्रश्न का तुरन्त, एक ही उत्तर वे दे देंगे कि यूरोप और पश्चिम एशिया में कुछ प्रतिमा-पूजक अवोध व्यक्ति रहा करते थे जो पत्थरों, बृजों और जल-धाराओं की पूजा-अर्चना करते थे, उनके जीवन कोई सुपरिणामदायक, महत्त्वपूर्ण नहीं थे और ऐसा था— इसा था।

अपने बिगतकाल के बारे में घोर अज्ञानता-युक्त इस प्रकार की धृष्टता, निलंग्जता बिग्न के इतिहासकारों ने बहुत ही लम्बे समय तक चलने दी है। अब इसे पल-भर के लिए भी सहन नहीं किया जाना चाहिये। कोई भी व्यक्ति मान यह दिप्पणी देकर ईसा और मोहम्मद के पूर्व मानवता के प्रतिहास को कलकित नहीं कर सकता कि प्रवंकालिक व्यक्ति नगण्य, प्रतिहास को अबोध व्यक्ति थे।

मानव-मध्यता के आदिकाल से ही शक्तिणाली राष्ट्र और शक्तिणाली मामाज्य हुए हैं जो पृथ्वी की शोभा रहे हैं और जो पृथ्वी पर शासन करते रहे हैं। पृथ्वी पर मानव-सभ्यता करोड़-करोड़ों वर्ष पुरानी है। और, हमें पृथ्वी पर सबसे पुरानी जिस सभ्यता के दर्शन होते हैं, वह हिन्दुओं की मध्यता है। वे हिन्दू लोग 'कुण्वन्तो विश्वमायंम्' के वैदिक उद्बोधन से प्रेरित होकर समस्त विश्व में फैल गये थे। हिन्दू लोग ही वे व्यक्ति थे जिन्होंने मारे संसार को दर्शन-शास्त्र, खगोल-विद्या, ज्योतिष, शिल्प और वास्तु-कला तथा अन्य सभी विज्ञानों और कलाओं की शिक्षा दी थी।

विश्व के प्रथम प्रशासकों, दार्शनिकों, वैज्ञानिकों, गणितज्ञों, अन्वेषकों और शिक्षकों के रूप में प्राचीन हिन्दू लोग विश्व के सुदूरतम भागों में अपने माथ अपनी अद्वितीय चिकित्सा-पद्धति भी लेते गये। 'आयुर्वेद' के नाम से ज्ञात उनका यह प्राचीन शास्त्र विश्व के सभी भागों में फैल गया था।

अभी भी प्राचीन अविशय्ट चिह्नों से सिद्ध किया जा सकता है कि प्राचीन चिकित्सा-पद्धति, आयुर्वेद का समस्त विश्व में अध्ययन और रोग-निवारणार्थं व्यवहार किया जाता था।

यह तो व्यापक रूप में स्वीकार किया जाता है कि अरव निवासियों ने अपने सभी विज्ञानों और कलाओं का ज्ञान प्राचीन हिन्दुओं से अर्जित किया वा। हिन्दुओं ने अरव लोगों को उन अध्ययनों के साथ-साथ चिकित्सा-शास्त्र की शिक्षा भी दी थी। इस तथ्य की पुष्टि हिन्दू आयुर्वेद के साथ उनकी अरवी (यूनानी) चिकित्सा-पद्धति की नितान्त समरूपता से हो जाती है।

अरव लोगों के बारे में जात है कि वे अभी भी मानक आयुर्वेद-ग्रन्थों के प्राचीन रूपान्तरों का जान अर्जन करते हैं और उन्हीं का अनुसरण करते हैं। रोग-निदान की अरबी-प्रणाली भी पूरी तरह हिन्दू—अर्थात् रोगी की नाड़ी, नब्ज से ही है।

अरव लोग अपनी चिकित्सा-पद्धित को यूनानी कहते हैं जो इस बात की द्योतक है कि उन लोगों ने इसका ज्ञान ग्रीस से प्राप्त किया था क्योंकि ग्रीस के लिए उनका शब्द यूनान है। चूंकि यूनानी और आयुर्वेद-प्रणाली समान हैं, इसलिए स्पष्ट है कि आयुर्वेद ग्रीस के माध्यम से अरेबिया पहुँचा था। यह सिद्ध करता है कि प्राचीन ग्रीस भी आयुर्वेद का अनुसरण करता

था। स्पष्टतः, इसका निष्कर्षं यह है कि भारतीय प्रशासक और चिकित्सक लोग बीस भी गये थे।

पैगम्बर मोहम्मद के सम्बन्ध में संस्मरणों में अभिलिखित है कि जब कभी उनकी पत्नी आई-शा बीमार हो जाती थी, तब वे भारतीय चिकित्सकों को ही चिकित्सा-कार्य हेतु बुलाया करते थे। यह तभी सम्भव हो सकता था यदि उस समय के अरेबिया में भारतीय विचार, शिक्षा और प्रशासन का अनुसरण किया जा रहा था। हम इस तथ्य का उल्लेख ब्रिटिश शासन के अधीन भारत के सम्बन्ध में अपने अनुभव के आधार पर कर रहे हैं। ब्रिटिश प्रशासन के अधीन जब भारत हो गया, तब आहिस्ता-आहिस्ता भारतीय-आयुर्वेदिक चिकित्सकों का सम्मान कम होता गया जबकि एलो-पैयो अयात पश्चिमी चिकित्सा-पद्धति का अनुसरण करने वाले चिकित्सकों का जनता में मान बढ़ गया। भारत के गण-मान्य, बड़े-बड़े लोग परामर्श हेत् पश्चिमी-पद्धति के चिकित्सक को बुलाने में गौरव का अनुभव करने लगे। आयुर्वेदिक चिकित्सकों के प्रमाण-पत्नों का बहिष्कार करके, प्रशासन ने पश्चिमी-चिकित्सकों द्वारा दिये गये प्रमाण-पत्नों को स्वीकार करना प्रारम्भ कर दिया। अतः, पंगम्बर मोहम्मद के युग में अरेबिया में भारतीय चिकित्सकों से रोगोपचार-हेतु परामणं किया जाना एक ऐसा तथ्य है जो इस बात का पर्याप्त प्रमाण है कि तत्कालीन प्रशासन भारतीय था। सम्भावना है कि कुछ व्यक्ति कोधावेश में इस निष्कर्ष का घोर तिरस्कार कर बैठेंगे। उन बोगों के विचारार्थ हम दो बातें प्रस्तुत करेंगे। पहली बात यह है कि प्राचीन भारतीयों ने मानव-मानव में और देश-देश के मध्य कभी कोई नेदमाव, अन्तर नहीं किया था। उनके लिए तो समस्त विश्व ही सामान्य मानव का घर था। अतः जब हम यह कहते हैं कि भारतीय विचार और प्रणालियां अरेबिया में प्रचलित, व्याप्त थीं, तब हमारा तात्पर्य माल इतना है कि भारतीय ऋषियों और तस्बद्धियों द्वारा विकसित तथा प्रचारित-प्रसारित दर्शन-मास्त्र, शिक्षा-सम्बन्धी प्रणालियों, प्रशासनिक विधियों, सामाजिक दिने, ओपधियाँ आदि उन दिनों के अरेबिया में प्रचलित थीं। इस कवन में ऐसी कोई बात तो नहीं है जिससे किसी की भावना को ठेस पहुँचे। इसके विषयीत, इस तथ्य से तो सम्पूर्ण मानवता में ऐक्य की भावना

संबंधित होनी चाहिये। दूसरी बात यह है कि भारतीय प्रशासनिक, सामा-जिक और शिक्षा-सम्बन्धी ढाँचों का अंगीकरण अरेबिया पर भारतीय आधिपत्य के राजनीतिक और/अथवा राजकीय प्रभाव का द्योतक न होकर भारत और अरेबिया सहित प्राचीन विश्व के शेष भाग के मध्य सामान्य नागरिकता का परिचायक है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

भारतीय चिकित्सा-पद्धति के प्रचलन के चिह्न ग्रीस और अरेबिया में देख लेने के बाद, आइये, हम प्राचीन विश्व के अन्य क्षेत्रों की जाँच-पड़ताल भी करें।

हम के विशाल एशियायी भाग 'साइवेरिया' का ही उदाहरण लो। एक विशाल और अशरण्य जलवायु वाला तुलनात्मक रूप में निजंन स्थान होने के कारण साइवेरिया की प्राचीन भारतीय परम्परा तुलनात्मक रूप में अधिक सूरक्षित बनी रही है।

कदाचित् लोगों को यह ज्ञात नहीं है कि साइबेरिया में अभी भी मात आयुर्वेद ही प्रचलित है और उसे ही अक्षुण्ण रखा हुआ है। साइबेरिया-निवासियों ने अभी भी प्राचीन आयुर्वेदिक पाठ्य-ग्रन्थों को, भारतीय जड़ी-बूटियों के रेखाचित्रों सहित, सुरक्षित रखा हुआ है। साइबेरिया में प्राप्त अष्टांग-आयुर्वेद की एक प्राचीन भारतीय पाठ्य-पुस्तक की फ्रोटो-प्रति 'सरस्वती-विहार', जे-२२, हौज खास, नयी दिल्ली-१६ में लाकर रखी गयी है। 'सरस्वती-विहार' के प्रतिनिधियों ने सन् १६६ ई० के आस-पास साइबेरिया का भ्रमण किया था। उनका कहना है कि हिंगाष्टक और विफला चूर्ण जैसी सामान्य घरेल् आयुर्वेदिक दवाइयाँ वहाँ के निवासियों द्वारा सामान्य रूप में तैयार की जाती हैं और उपयोग में लायी जाती है। साइवेरिया के निवासी 'गंगा-जल' के प्रति भी अत्यधिक श्रद्धा, आदर-भाव प्रदर्शित करते हैं। यह सबकुछ इस तथ्य का प्रबल प्रमाण है कि भारतीय अध्यापक, प्रशासक और चिकित्सक चिर अतीतकाल में साइबेरिया गये थे, वहीं ठहरे थे, वहीं उन्होंने कार्य किया था और शिक्षा का प्रचार-प्रसार किया था। ज्ञान की वर्तमान स्थिति का विचार करते हुए तो यह सब अतिशयोक्तिपूर्ण, काल्पनिक, असम्भव ही प्रतीत होता है, किन्तु हम यहाँ और अपने अन्य प्रकाशनों के माध्यम से जो विरले साक्ष्य प्रस्तुत कर रहे

है, उनपर विचार करते हुए, इतिहास के इन सभी विलुप्त अध्यायों को सावधानीपूर्वक खोजना पड़ेगा, उनका अध्ययन करना होगा और फिर,

उनको जोड़ना होगा । स्वयं 'साइवेरिया' शब्द ही संस्कृत मूलोद्भव है । पृथ्वी की सर्वप्रथम

स्वयं 'साइबेरिया' शब्द हा संस्कृत प्राप्त हैं प्राप्त ने उस स्परेखा तैयार करने वाले भारतीय अन्वेषकों और भूगोल-वेत्ताओं ने उस स्परेखा तैयार करने वाले भारतीय अन्वेषकों और भूगोल-वेत्ताओं ने उस स्परेखा तैयार करने वाले भारतीय लोग अपनी भूमि को 'शिविर' कहकर की जाती है, तथापि सभी स्थानीय लोग अपनी भूमि को 'शिविर' शब्द पुकारते हैं। यह स्पष्टतः मूल-संस्कृत शब्द है। संस्कृत में 'शिविर' शब्द पुकारते हैं। यह स्पष्टतः मूल-संस्कृत शब्द है। संस्कृत में 'शिविर' शब्द पुकारते हैं। यह स्पष्टतः मूल-संस्कृत शब्द है। संस्कृत में 'शिविर' शब्द पुकारते हैं। यह स्पष्टतः मूल-संस्कृत शब्द है। संस्कृत में 'शिविर' शब्द पुकारते हैं। यह स्पष्टतः मूल-संस्कृत शब्द है। संस्कृत में 'शिविर' शब्द पुकारते हैं। यह स्पष्टतः मूल-संस्कृत शब्द है। संस्कृत में 'शिविर' शब्द पुकारते हैं। यह स्पष्टतः स्थायी निवेश स्थापित करने का द्योतक है। चूंकि सम्बू सगाना, या अस्थायी निवेश स्थापित करने का द्योतक है। चूंकि सम्बू सगाना, या अस्थायी स्वानों में सहवेरिया अश्ररण्य क्षेत्र है, लोग वहां पर सामान्यतः अस्थायी मकानों में रहते हैं।

अतः, यदि प्राचीन भारतीय (हिन्दू) चिकित्सा-पद्धति ग्रीस, अरेबिया और साइबेरिया जैसे विभिन्न क्षेत्रों में प्रचलित रहा—ऐसा देखा जा सकता था, तो स्पष्ट है कि आयुर्वेद विश्व के सभी क्षेत्रों में व्याप्त हो चुका था। यह ऐतिहासिक तक है जो ऐतिहासिक कार्यविधि का एक महत्त्वपूर्ण अंश है, विशेष कर में तब जबिक व्यक्ति किसी अति प्राचीन, इतिहास के ज्ञात अथवा अज्ञात वातों को खोज निकालने के शोध-कार्य में लीन हो। यह ऐसा ही है जैसे आई हुई वस्तुओं के देर में से एक नमूना लेकर सारे देर की परम कर लेना।

हिन्दू औषध-विज्ञान की चिकित्सा-प्रणाली का ज्ञान मानव को सर्व-प्रथम होने का एक अति महत्त्वपूर्ण प्रमाण इस तथ्य में उपलब्ध होता है कि पश्चिमी चिकित्सा-ज्ञास्त्र की णब्दावली में आयुर्वेद से व्युत्पन्न णब्दों की मरमार स्पष्ट दृष्टिगत होती है।

अंग्रेजी गव्द 'कफ़' का विचार कीजिए। यह वही 'कफ़' शब्द है जो आयुर्वेद में अति मामान्य शब्द है। आयुर्वेद के मूल-सिद्धान्तों में से एक यह है कि किसी भी रोगी के गरीर में होने वाला रोग 'वात-पित्त-कफ' [अंग्रेजी गैम, पित्त (वादल), बलगम (पले'म)] में असन्तुलन का प्रतिरूप है। वही आयुर्वेदक शब्द 'कफ' अंग्रेजी में भी 'कफ़' के रूप में ही विद्यमान है। आपत्ति यह की जा सकती है कि आयुर्वेद में 'कफ' का अर्थ तो

बलगम होता है, परन्तु अंग्रेजी भाषा के 'कफ़' का अथं थोड़ा भिन्न है। प्रयोग में अन्तर तो स्पष्ट है किन्तु इसका कारण तो अंग्रेजी चिकित्सा-व्यवहार और प्राचीन आयुर्वेद के मध्य अलगाव की शताब्दियों हैं। चूंकि सम्पूर्ण विश्व में यह माना जाता है कि 'कफ़' (अंग्रेजी भाषायी) को उत्पन्न करने वाले तत्त्वों में से एक मूल तत्त्व बलगम है, इसलिए स्पष्ट है कि अपने सम्पृक्तार्थं में कुछ विचलित हो जाने पर भी अंग्रेजी भाषा वाला 'कफ़' शब्द आयुर्वेदिक 'कफ़' शब्द से भिन्न कुछ भी नहीं है।

अंग्रेजी 'हाटं' शब्द के लिए एक अति महत्त्वपूणं आयुर्वेदिक शब्द 'हृदय' लीजिये। अंग्रेजी चिकित्सा-पद्धित में रोगी के हृदय की धड़कन (हाटं-बीट) की परीक्षा करना अति सामान्य बात है, फिर भी, आम तौर पर यह सवंज्ञात नहीं है कि 'हाटं' शब्द भी प्राचीन आयुर्वेदिक, संस्कृत, हिन्दू-मूलक है। 'हृदय' शब्द से व्युत्पन्न अनेक शब्दों में 'हार्दिक' भी एक शब्द है जिसका अर्थ 'हृदय से अनुभूत' है। इस प्रकार, कोई संस्कृत- भाषी व्यक्ति जब किसी के प्रति अपनी 'हृदय से अनुभूत' कृतज्ञता, बधाई प्रकट करना चाहता है, तो वह 'हार्दिक अभिनन्दन' कहता है। इस चर्चा से यह अनुभूति हो जाएगी कि संस्कृत में 'हार्दिक' का अर्थ 'हृदय से अनुभूत' (हाटं-फैल्ट) है अर्थात् संस्कृत का 'हृद' अंग्रेजी में 'हार्ट' उच्चारण किया जाता है।

रोग-निदान-शास्त्र से सम्बन्धित एक अन्य अंग्रेजी शब्द 'हिक्कप्स' है। वह शब्द संस्कृत का 'हिक्क' है।

चिकित्सा-विज्ञान की शाखा, जिसका नाम वृद्ध-रोग-निदान है, पूर्णहपेण आयुर्वेदिक मूलक है क्योंकि संस्कृत में 'जर' का अर्थ वृद्धावस्था और
'ओन्टो' किसी जीव के 'अन्त' का द्योतक है—अंग्रेजी शब्द है 'जरन्टोलोजी'। 'जरन्टोलौजी' यथार्थ में जीव-प्राणियों के सम्बन्ध में इस बात के
अध्ययन का विज्ञान है कि वे वृद्धावस्था को कैसे प्राप्त होते हैं और मर क्यों
जाते हैं। इस तथ्य से स्पष्ट है कि यह अध्ययन, जिसे आधुनिक व्यक्ति
पश्चिम की देन समझते हैं, अति प्राचीन भारतीय, हिन्दू आयुर्वेदिक पुरावस्तु है। इसका अध्ययन और प्रशिक्षण पश्चिम में तबतक होना सम्भव
नहीं था जबतक यूरोपियनों को अधिशासित और प्रशिक्षित करने के लिए

भारतीय जिलक और प्रशासक सम्पूर्ण यूरोप में न फैल गये हों। हम यहां इस बात की ओर पुनः इंगित करना चाहेंगे कि इसका यह अर्थ नहीं है कि भारतीय लोग यूरोपियनों को अपने गुलाम व्यक्ति समझते थे। भारतीय मोग सम्पूर्ण विश्व को एक ही प्रदेश समझते थे और सभी मानवों को एक ही भात-समुदाय मानते थे। कदाचित् ग्रभी भी भारतीय लोग ही विश्व का एक-मात्र ऐसा समुदाय है जो एक-विश्व और एक-मानव-समुदाय का विचार करता है।

अग्रेजी ज्ञब्द 'ग्लंड' लें। यह भी संस्कृत-मूलक है। संस्कृत का जब्द 'यन्व' है। संस्कृत का अन्त्य-भाग 'य' अंग्रेजी में 'ड' हो जाता है। इस प्रक्रिया का दर्शन 'लम्प-स्टंड' शब्द में किया जा सकता है। संस्कृत में, वह अग्रेडी 'स्टंड' गब्द, 'स्थान' है। इसी प्रकार, प्राचीन संस्कृत शीर्ष 'आंग्ल-स्यान' पहले 'एन्गललैंड' में और फिर 'इंग्लैंड' में परिवर्तित हुआ देखा जा सकता है।

अग्रेजी चिकित्सा-शास्त्रीय 'पित्विटरी ग्लैंड' शब्द भी बलगम के लिए प्रयुक्त आयुर्वेदिक शब्द 'पित्त' से ब्युत्पन्न है, जैसा पहले ही उल्लेख किया जा चका है। मस्तिष्क में जल-अतिसेक करने वाला 'हाइड्रो-सेफेलस' रोग संस्कृत शब्द 'आईकपाल' है।

बंगेबी रोग-विज्ञान में 'बोस्टिओ-मेलेसिया' और 'ओस्टिओ-पैरोसिस' नामक दोनों रोगों के नाम संस्कृत से व्युत्पन्न हैं। संस्कृत में 'अस्थि' का अर्थ 'हर्ही' है (बो अंग्रेजी में 'ओस्टिओ' में बदल गया है) और 'मल' का अर्थ 'दूषित होना, रोग-युक्त होना अथवा बुरा' है। इससे स्पष्ट है कि इन दोनों रोगों का अध्ययन प्राचीन आयुर्वेदिक ग्रन्थों से किया गया है।

केंसर का जब्म अथवा धातक अबुंद (ग्रन्थ) का वर्णन करने में प्रायः उपयोग में सावा जाने वाला 'मलिनेन्ट' शब्द लें । वह 'मलिनैन्ट' शब्द संस्कृत का मलिन शब्द है जिसका अर्थ दूषित, बुरा, मैला आदि है। वहीं संस्कृत शब्द अंग्रेडी में व्यापक रूप में प्रयोग में आता है; यथा मेलवी-नेन्ट, माल-एड्मिनिस्ट्रेशन, माल-एड्रोइट, माल-प्रैक्टिस, माल-एड्जस्टमेंट,

रोगी म्यक्ति अपने चिकित्सक से प्राय: शिकायत करता है कि उसका दिल

अयवा सिर 'चक्कर' अनुभव करता है। इस रोग का अंग्रेजी शब्द 'स्पिन' है। यह शब्द संस्कृत, आयुर्वे दिक-मूल का है। संस्कृत का शब्द स्पन्दन है। अग्रेजी का 'स्पिडण्ल' शब्द भी उसी संस्कृत-मूल का है। यूरोपीय 'मैटरिनटी' गब्द संस्कृत का 'मातृ-नीति' है और 'पैडाट्रिक्स' शब्द संस्कृत के तीन गब्द पद-अस्य-शास्त्र का मिश्रित समूह है। 'पैडा' से शिशु का अर्थ लगाने बाली ब्यूत्पत्ति काल्पनिक है, भ्रामक है। 'डैन्टिस्ट्री' शब्द संस्कृत का 'दन्त-शास्त्र' शब्द-यूग्म है।

ऊपर प्रदर्शित किये उदाहरणों के अनुसरण पर यूरोपीय चिकित्सा-पद्धति की शब्दावली तथा निदान व रोगोपचार के मूल की अति सुक्ष्म और व्यापक परीक्षा इस तथ्य को अवश्य ही उद्घाटित कर देगी कि हिन्दू ऋषियों और दृष्टाओं द्वारा चिर-विस्मरणीय युगों में इतनी सुदक्षतापूर्वक विकसित प्राचीन मान्य, पूर्णता-प्राप्त, दोष-रहित, खर्च-हीन, निपुण औषध-प्रणाली पर ही नौ-सिखिएपन वाली, अस्पष्ट, व्यावसायिक, भयावह रूप में खर्चीली, और लड़खड़ाती-दिखावटी पश्चिमी चिकित्सा-पद्धति प्रस्तुत की गई है। प्राचीन आयुर्वेदिक पद्धति का प्रचार-प्रसार, समस्त विश्व में अथक, पर-हितवाद-परक, नि:स्वार्थ हिन्दू प्रवर्तक कल्याणकर्ताओं ने किया था। उनका कार्य प्रेम और सेवा-भाव से प्रेरित था क्योंकि यह तो सर्वज्ञात ही है कि प्राचीन हिन्दू आयुर्वेदिक चिकित्सक और उनके आनुषंगिक कार्मिक, निःशुल्क, धर्मार्थं ही अपनी सेवाएँ और उपचार प्रस्तुत किया करते थे। कारण यह है कि किसी व्यक्ति की शारीरिक व्यथा से किसी भी प्रकार का धनोपार्जन उन हिन्दुओं के लिए तिरस्करणीय था। आयुर्वेद का धर्मादेश है कि सम्पूर्ण चिकित्सा-सहायता पूर्णतः, नितान्त निःशुल्क होनी चाहिये। हिन्दू रीति-नीति का भी यही आग्रह रहा है कि शिक्षा-सम्बन्धी सभी कार्य भी नितान्त निःशुल्क होने चाहिये। हमारे अपनी ही युग में ऐसे व्यक्ति मिलने कोई विरली, निराली बात नहीं है जो आयुर्वेदिक उपचार करते हैं किन्तु बदले में किसी प्रकार का धन अथवा अन्य कुछ भी स्वीकार नहीं करते हैं। चिकित्सा-सेवा के बदले में किसी भी प्रकार की प्रतिपूर्ति नहीं करना उनका कठोर व्यावसायिक सिद्धान्त होता है।

दुःखित, व्यथित के प्रति इस प्रकार की निःस्वार्थ सेवा और आवश्यक-

प्रस्त व्यक्ति को निःशुल्क शिक्षा देना प्राचीन युग में माल इसी कारण सम्भव हो पाये कि हिन्दुओं ने अपने प्रबुद्ध, बुद्धिजीवी व्यक्तियों के हृदय में विराग, मितव्यियता और सभी जीवों के प्रति अपरिहायं कर्तव्य-पालन की भावना का उच्च आदर्श स्थापित किया हुआ था। साथ-ही-साथ, लाभाजन करने वालों को और वेतन-भोगियों को प्रशिक्षित किया गया था कि वे ऐसे सभी निःस्वार्थ, सामाजिक-कार्यकर्ताओं की देखभाल, उनके खान-पान, जीवन-यापन के लिए अत्युदार (अंश) दान द्वारा सहायता करें।

व्यावसायिक दयालुता के ऐसे विशुद्ध, निष्कलंक आदशों के अतिरिक्त आयुर्वेदिक औषध-निर्माण सम्बन्धी और रोगि-शय्या-सम्बन्धी स्तर भी अत्युक्तवावस्था को प्राप्त थे। आयुर्वेदिक विशेषज्ञ-जन आडम्बरहीन छोटे-छोटे गांवों में कम-से-कम परिधानों में रहा करते थे। वे लोग जंगलों से जड़ी-बूटियां लाने से लेकर गांव और शहरों में रोगियों को दवा देने तक लगभग सारा ही कार्य स्वयं किया करते थे। सम्पूर्ण व्यावसायिक काम-काज स्वयं करने से उसमें शुद्धता होती थी। सभी जड़ी-बूटियों को कूटने-पीसने से लेकर रोगियों को दवा पिलाने तक का सम्पूर्ण कार्य ये आयुर्वेदिक वैद्य, लोग स्वयं ही किया करते थे।

अपूर्वेदिक रोगि-शय्या और औषध-वितरण सम्बन्धी ज्ञान कुछ व्यावसायिक व्यक्तियों तक ही सीमित रखने के स्थान पर जानवूझकर, मुनियोजित ढंग से परिवार की महिलाओं और साधारण ग्रामीण कारीगर और किसान तक के सभी स्तरों के व्यक्तियों को भी रहस्य-उद्घाटित किया जाता था। सभी सामान्य रोगों और चोटों के लिए वे सभी लोग शीध प्रमावकारी और प्राय: निःश्वल्क, सस्ती दवाइयों का सेवन जानते थे। इसके अतिरिक्तं, जलोदर, प्राथिक क्षयरोग, पुराना अमीबा, रक्तचाप, बवासोर और मध्मेह जैसे खतरनाक रोगों के लिए भी रामवाण ओषधियों का विकास आयुर्वेद चिकित्सा-शास्त्र में किया जा चुका था।

पूना-स्थित जायुर्वेदिक महाविद्यालय के एक प्रधान आचार्य ने एक बार मुझे दताया या कि अत्यन्त सादे वैश वाला एक स्थानीय ट्यक्ति यहाँ रहता या जिसे अस्य-अयरोग के उपचार के लिए अत्यन्त साधारण तथापि अति प्रभावकारी इलाज का जान या। उसने उस रोग के सभी बीमारों की तिःशुल्क, धर्मार्थं चिकित्सा करने की सेवा हदयंगम की हुई थी। स्थानीय अस्पताल के चिकित्सकादि अस्थि-क्षयरोग का कोई उपचार न जानने के कारण उस रोग के रोगियों को उपचार-हेतु निरन्तर उस सीधे-सादे व्यक्ति के पास ही भेज दिया करते थे। वह व्यक्ति राव्रि के समय एक निकटस्थ जंगल में जाता था, कोई जड़ी-बूटी लाता था, पानी सहित उसको पत्थर पर घिसता-रगड़ता था, और रोग-प्रस्त भाग पर उसका लेपन करता था। रोगियों को ठीक होने में कोई समय नहीं लगता था। किन्तु अफ़सोस की बात यह थी कि वह व्यक्ति यह नहीं बताता था कि वह जड़ी-बूटी कौन-सी थी। अस्पताल के चिकित्सकों ने उस रहस्य की जानकारी प्राप्त करने की इच्छा से एक बार उस व्यक्ति का चोरी-छिपे अनुसरण किया। वह व्यक्ति, यह अनुभव होते ही कि कोई उसका पीछा कर रहा था, चम्पत हो गया। उसके बाद, उसे कभी किसी ने नहीं देखा। वह किसी को दिखायी नहीं दिया।

में एक वृद्धावस्था को प्राप्त, प्रत्यक्षतः तेजवती, महिला को जानता हूँ, जिसको अकस्मात् ग्रांथिक-क्षयरोग हो गया। बाहर उभरती हुई ग्रन्थियों ने उसके चाँद-से मुखड़े को विद्रुप कर दिया। उन ग्रन्थियों से दुर्गन्धमय स्राव ने स्वयं उसके लिए और अन्य लोगों के लिए भी जीवन को नरक बना दिया था। वह अन्य लोगों के लिए बोझ बन गई। उसने इलाज के लिए भरसक खोज की। सभी व्यक्तियों ने उस रोग को असाध्य घोषित कर दिया। फिर, किसी ने उसे एक अप्रदर्शनप्रिय, निरिभमानी देहाती दर्जी के बारे में बताया जो भारत के महाराष्ट्र प्रदेश के कराड नगर में रहताथा। सभी प्रकार निराश होने पर भी वह उसके पास जा पहुँची। उस दर्जी ने महिला से पूछा कि उपचार-हेतु उसके अंग को फफोलने से होने वाली पीड़ा को क्या वह सहन कर लेगी। रोगी महिला ने उत्तर दिया कि मैं इस रोग से इतना तंग आ चुकी हूँ कि उपचार-हेतु सभी प्रकार का कप्ट सहन कर लूँगी। उपचार प्रारम्भ कर दिया गया। दर्जी एक फटे हुए चिथड़े कपड़े को, खुले में, वृक्ष के नीचे फैला देता था। महिला को उस वस्त्र पर पालथी मारकर बैठना होता था। तय दर्जी उस महिला की प्रन्थियों पर एक मोटा-सा रक्तिम लेप पोत दिया करता था। लेप सूखने

पर पन्धियों तो सुकड़ने लगती थीं जिसके कारण उनमें जमा हुआ रक्त और मबाद बाहर निकलने लगता था और रोगी के मुख पर से बहता हुआ और मबाद बाहर निकलने लगता था और रोगी के मुख पर से बहता हुआ नीचे बहने लगता था। यह उपचार कुछ दिनों तक जारी रहा और बहुत- थोड़े दिनों के भीतर ही उस महिला का मुखड़ा पूर्ववत् सुन्दर हो गया। यो बिना किसी प्रकार का निणान छोड़े ही, वह रोग गायव हो गया था। उस दिना किसी प्रकार का निणान छोड़े ही, वह रोग गायव हो गया था। उस दर्जी ने उपचार करने का एक पैसा भी नहीं लिया। उसने जो कुछ कहा, वह यह था—"मैं भगवान् की प्रार्थना करता हूँ, और उसकी अपरम्पार शक्ति व कृपा के लिए आप भी उसी की प्रार्थना करें, तथा उसका धन्यवाद करें।"

अनेक परिवारों की महिलाएँ खसरा और सूखा रोग जैसे सामान्य रोगों से ग्रसित बच्चों का निःशुल्क उपचार किया करती थीं। घरेलू वस्तुओं से सस्ता इलाज होने के कारण उनके निवास-स्थानों पर प्रायः भीड़ लगी रहा करती थी, जिनमें दूर व पास के स्थानों से ऐसे वच्चे अपने निर्धन माता-पिता सहित उनके यहाँ उपस्थित रहते थे।

महिलाओं के प्रमव-कार्य तो निरपवाद रूप में घरों में ही हुआ करते थे। संयुक्त परिवार की ज्येष्ठा महिलाओं के कुशल-मार्गदर्शन में यह कार्य सम्पन्न होता था। आयुर्वेदिक औषधों के सम्बन्ध में ज्ञान इतना सामान्य या और उसकी प्राप्त इतनी सरल कि प्रायः प्रत्येक ज्येष्ठ पुरुष अथवा महिला को, कुछ समय बाद, सभी सामान्य रोगों का उपचार करना आ जाता या। कांसी, जुकाम, सिर-दर्व, अनिद्रा, पेट-दर्व, मतली-मचली और कब्ब जैसे साधारण रोगों के उपचार-हेतु तुरन्त प्राप्य आयुर्वेदिक औषधों का एक संबह प्रायः सभी लोग अपने-अपने घरों में रखते थे। सभी बायुर्वेदिक ओषधियां प्रायः इतनी सस्ती होती थीं कि थोड़ी-सी मात्रा के लिए कोई भी व्यक्ति उनकी कीमत मांगने की परवाह नहीं करता था। किमी भी घर से उपचार पूछने भर की आवश्यकता होती थी कि ओषधि नि. मुक्क ही तुरन्त प्राप्त हो जाती थी।

यह बेद की बात है कि प्राचीन हिन्दू चिकित्सा-विज्ञान आयुर्वेद जनता की बोर से उपेक्षा के कारण शनै:-शनै: लोप होता जा रहा है। यह प्रत्येक इण्टि से एक बादमें चिकित्सा-प्रणाली थी। आयुर्वेदिक ओपधियों की एक परस सर्वोच्च, सर्वोत्तम है जो अन्य किसी भी ओषधि में उपलब्ध नहीं है।
सभी ओषधियाँ खाद्य होनी चाहिये और सभी खाद्य वस्तुएँ औषध। मभी
आयुर्वेदिक ओषधियाँ इस सिद्धान्त पर खरी उतरती है। इसके अतिरिक्त,
आयुर्वेद के उल्लेखनीय गुणों, लक्षणों में से कुछ ये हैं कि वे सरल और
तुलनात्मक रूप में कम कष्टदायक उपचारी है, चमत्कारी प्रभाव होता है,
ओषधियाँ सरलतापूर्वक प्राप्य है, इनमें चीरा-फाड़ी के स्थान पर औषधसेवन पर अधिक विश्वास होता है, मूल ओषधियों को घर पर ही तैयार
किया जाता है और रोगियों का उपचार भी घर पर ही किया जाता है, वे
ओषधियाँ मादक नहीं होतीं, इनमें क्लेशदायक, वेढंगे, रोग-निदान सम्बन्धी
अनाप-शनाप वस्तुओं का सर्वथा अभाव है, ओषधियों का नगण्य मूल्य होता
है तथा इनमें यह सुविधा होती है कि कोई भी व्यक्ति इनको रोगी को दे
सकता है—उनका सेवन करा सकता है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

प्राचीन हिन्दुओं ने एक अति कुशल और सस्ती चिकित्सा-प्रणाली का न केवल आविष्कार और विकास ही किया था, अपितु उसे सम्पूर्ण प्राचीन विश्व में प्रचारित-प्रसारित करने में सफलता भी प्राप्त कर ली थी। यह तथ्य इस बात का प्रमाण भी है कि उन्होंने एक ऐसा मानव-भ्रातृत्व स्थापित करने में भी सफलता प्राप्त कर ली थी जिसमें किसी भी प्रकार का क्षेत्रीय, जातीय अथवा राजनीतिक भेद-भाव नहीं था।

NAME AND POST OFFICE ADDRESS OF TAXABLE PARTY AND POST OF TAXABLE PARTY.

the state or ferry as a proof people and and the state of the state of

THE REAL PROPERTY AND PERSONS ASSESSED AND PERSONS ASSESSED.

: 20 :

XAT.COM

# सम्पूर्ण प्रशान्त क्षेत्र हिन्दू-प्रदेश था

विश्व की जनता सामान्य रूप में यह अनुभव नहीं कर पाती है कि हिन्दुत्व और संस्कृत कितनी अधिक मात्रा में ऐक्य की भावना को जन्म दे सकते हैं। ध्यक्ति विश्व के किसी भी भाग पर पदार्पण करे—उसे एक प्राचीन हिन्दू संस्कृति के चमत्कारी लक्षण दृष्टिगत होने अवश्यम्भावी है जिनसे वह क्षेत्र अभी भी परिव्याप्त मिलेगा।

आइए, हम मलयेशिया का उदाहरण लें। लगभग दो दशक पूर्व, यह मलय देश के नाम ने पुकारा जाता था। निकट ही, इसके दक्षिणी छोर पर सुरम्य सिंगापुर द्वीप है। मद्रास के पूर्व में लगभग २,००० मील पर है।

मलय और सिंगापुर, दोनों ही, संस्कृत शब्द हैं। संस्कृत साहित्य मलय शब्द से भरा पड़ा है। कल्पना की जाती थी कि मलय पर चन्दन विपुल माबा में होता था। मलय देश की एक कहावत में कहा गया है कि वहाँ पर चन्दन इतना अधिक होता है कि वहाँ वनजाति की पारिवारिक महिलाएँ उसको देखन समझकर चूल्हा जलाती हैं।

अतः, मलय और सिगापुर, दोनों ही, संस्कृत शब्द हैं। सिगापुर की मही बतंनी सिहपुर—अर्थात् सिहों की नगरी होनी चाहिये। सन् १४६२ हैं० में अब ब्रिटिश खोजी रेफल्स सिगापुर की धरती पर पहुँचा था, तब उसने एक हिन्दू राजा का बनवाया हुआ किला देखा था। उस राजा का नाम परमेक्वर था। इस सम्बन्ध में वहां संस्कृत भाषा का एक शिलालेख था। उस किले के स्थान पर आजकल राजमार्ग बना हुआ है जिसे सिगापुर में 'स्टेम्फोर्ड रोट' कहते हैं।

वह किला समुद्री-सीमा पर नियन्त्रण रखने के लिए सिंहपुर-द्वीप के दक्षिणी छोर पर प्राचीन हिन्दुओं ने बनवाया था। यह उन दिनों का एक

अतिमहत्त्वपूर्ण नौसिक, मैनिक और वाणिज्यिक अड्डा था जब भारत सागरों का स्वामी था और उसके जलपोत दक्षिणी अमरीका के पूर्वी-तट से मैक्सिकों के पश्चिमी तट तक और उत्तर-ध्रुवीय क्षेत्र से दक्षिण-ध्रुवीय क्षेत्र तक के विशाल प्रदेश में स्थित सागरों की छातियों को अप्रतिहत चीरते हुए व-रोक-टोक जाते-आते थे। 'रैफ़ल्स के संस्मरण' उन पुस्तकों में से एक है जिसमें भारत के यशस्वी विश्व-साम्राज्य की एक झलक के दर्शन विद्वानों को मिल सकते हैं।

भारत की अबाध जल-यात्राओं का एक विचित्र स्मृति-चित्न अर्थात् प्राचीन भारतीय जलपोतों और युद्ध-पोतों के गले में लटकायी जाने वाली धातु की एक घण्टी जिसपर एक तिमल शिलालेख अंकित था, एक आस्ट्रे-लियाई आदिम व्यक्ति को मछलियाँ पकड़ते समय उसके जाल में प्राप्त हुआ था।

मलाया (मलय-देश) और सिगापुर एक राजमार्ग द्वारा जुड़े हुए हैं जो सुरंग पर बने हुए पुल के आर-पार गया है। ब्रिटिश लोगों के अधीन मलयेशिया आंशिक रूप में ब्रिटिश प्रदेश या और आंशिक रूप में छोटे-छोटे रजवाड़ों में महाराजाओं के अधीन उसी प्रकार था जिस प्रकार भारत में था। जिस प्रकार विश्व के कई देशों का वीभत्स भाग्य था, उसी प्रकार मलय देश भी अरब लोगों के बबंर वासदायक, आतंकपूर्ण आक्रमणों का शिकार था। तलवार और मशाल के बल पर उन्होंने मलय-देश का घेरा डाल दिया, और वहाँ के निवासियों को आतंकित कर दिया कि वे इस्लाम धर्म को स्वीकार करें। उस सवंनाश की घड़ी में, सभी मलयेशियन लोग, जो सभी हिन्दू ही थे, राजकुमार से भिखारी तक, मुस्लम बन गये—इस्लाम धर्म में परिवर्तित कर दिए गये।

किन्तु इस्लाम की जड़ें अभी गहरी नहीं जमी हैं। हमें आणा करनी चाहिये कि उनके यशस्वी हिन्दू विगत-काल की विरही स्मृतियाँ और अरब-आक्रमणकारियों द्वारा ढाहे गये सर्वनाण के सत्य वर्णनों के परिश्रमपूर्ण अध्ययन एक दिन मलयेशियायी लोगों को प्रेरित करेंगे कि वे अपने अति प्राचीन हिन्दू-धमं को वापिस मांगेंगे और उसे पुनः अंगीकार कर लेंगे।

मलयेशिय गासियों की भाषा और संस्कृति अभी भी संस्कृत और हिन्दू

XAT,COM:

है। उनकी राजधानी 'क्वालालम्पुर' का ही नाम लें। 'पुर' प्रत्यय संस्कृत का अन्य-सब्द है जो नगर-नगरियों का द्योतक है। एक अन्य नगर 'सीराम-बन' है जो बास्तव में 'श्री राम बन' अर्थात् श्री रामचन्द्रजी का कुंज-निकज है। पहाड़ी उत्तरी मलयेशिया का एक नगर 'सुगई पट्टणी' कहलाता है। इसका पुरातन संस्कृत नाम 'श्रृंग पट्टण' था जिसका अर्थ 'पर्वतीय नगर' था। 'येतालिग-जय' नामक एक अन्य नगर का नाम 'स्फटिक-लिग-जय' अर्थात 'भगवान् शिव के महान् स्फटिक चिह्न' से ही व्युत्पन्न है। प्रसंगवश कह दिया जाय कि उसमें एक अतिमहत्त्वपूर्ण पुरातत्त्वीय-सूत्र प्राप्त होता है। उस नगर का मुख्य पूजा-स्थल अवश्य ही एक विशाल शिवलिंग रहा होगा. जो स्फटिक अथवा स्फटिक-सदृश क्वेत संगमरमर का होगा। भारत में, आगरा स्थित सुप्रसिद्ध ताजमहल भी तेज-महा-आलय अर्थात् जाज्वल्यमान देवालय या जिसमें शिवलिंग प्रतिष्ठित था। जिस प्रकार ताजमहल को इस्लामी-कब में बदल दिया गया, उसी प्रकार सम्भव है कि 'पेतालिंग जय' की मुख्य मस्जिद स्फटिक शिवलिंग के एक प्राचीन हिन्दू देवालय के ऊपर ही स्थापित हो। धर्मान्ध इस्लामी आक्रमणकारी लोग इस बात के लिए कुक्यात थे कि वे पवित्र हिन्दू मन्दिरों को मात्र घोर प्रतिकुलता के ही कारण मस्जिदों और मकबरों में बदल दिया करते थे।

सम्पूर्ण प्राचीन हिन्दू मलयेशिया में हिन्दू देवता भगवान् शिव ही आराधना-पूजन के मुख्य विन्दु थे। कुछ दशक पूर्व 'सुंगई पट्टणी' में एक ब्रित प्राचीन हिन्दू शिव मन्दिर उत्खनन में प्राप्त हुआ था। भारत की बोझा-जाति—क्षत्रियों—के मुख्य देवता भगवान् शिव और उनकी अर्धांगनो भवानी अर्थात दुर्गा ही थे। वे लोग जहां भी गये, अपने साय भगवान् शिव को ले गये और उनको वहीं प्रतिष्ठित कर दिया। यही कारण है कि बिश्व के सभी भागों में भगवान् शिव मिलते हैं—न केवल प्रसिद्ध नगरों में, अपितु ईसाई-मत और इस्लाम के भी मुख्य आराध्य-स्थलों में। वेटिकन नगर के पोप के एट्ट्यन न ग्रहालय में एक अति प्राचीन शिवलिंग की प्रा शिम करते थे। प्राचीन अरवों द्वारा जिस हिन्दू थे, तब वे इसी शिवलिंग की प्रा किया करते थे। प्राचीन अरवों द्वारा जिस हिन्दू शिवलिंग की प्रा को वाली थी, वही विवलिंग अभी भी मक्का में प्रतिष्ठित है। अपनी

वाधिक प्राचीन हिन्दू तीथंयात्रा के लिए एकत्रित होने वाले मुस्लिम व्यक्ति उसी शिवलिंग की पूजा करते हैं। भयानक यातनाओं के कारण इस्लाम धर्म अंगीकार करने के लिए बाध्य होने से पूर्व प्राचीन अरब लोग उसी शिवलिंग की पूजा करते थे।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

ऊपर दिये गये कुछ थोड़े से उदाहरणों से प्राचीन मलय-संस्कृति के विद्यार्थियों को यह तथ्य हृदयंगम हो जाना चाहिये कि अनेक स्थानवाचक नाम हिन्दू, संस्कृत मूलोद्गम ही हैं।

'इपोह' नाम से पुकारे जाने वाले नगर से कुछ मीलों पर गरम पानी का एक झरना है। प्राचीन संस्कृत पुण्डरीक स्तोत्र वहाँ प्राप्त हुआ था। उस स्थल पर लगे हुए स्तम्भ में संगमरमर के जड़े हुए फलक में उसी प्राचीन ग्रन्थ के कुछ अवतरण खुदे हुए हैं। मैंने इसे सन् १६४४ ई० में देखा था।

मलाया के देशी राज्यों के शासक 'महाराजा' की संस्कृत उपाधि से श्री विभूषित हैं, यद्यपि वे लोग शनै:-शनै: अपने आपको सुलतानों के रूप में घोषित करने लगे हैं। स्वतः सिद्ध है कि यह बहुत बाद की अवस्था है क्योंकि जोहोर के तथाकथित सुलतान द्वारा दिए गये सन् १९४३-४५ के मध्य स्वागत-समारोह के अवसर पर मैंने अति प्रसन्नतापूर्वक 'जोहोर के महाराजा' शब्द उनके पटल-वस्त्रों पर कढ़े हुए अथवा मोहर लगे देखे थे।

मलाया में महाराजाओं के राजमहल अभी भी उनके प्राचीन संस्कृत नाम 'आस्थान' से ही जाने जाते हैं। उनके युवराज और राजकुमारियाँ 'पुत्न' और 'पुत्नी' कहलाते हैं। संस्कृत में इन शब्दों का अर्थ 'बेटा' व 'बेटी' है। साधारण लोग भी यही सम्बोधन करते हैं। राजवंशी मलय कन्याएँ अभी भी सम्मानवर्धक 'महादेवी' सम्बोधन से पुकारी जाती हैं। इस प्रकार, किसी राजकुमारी का इस्लामी नाम फातिमा हो, तो भी उसे 'पुत्नी, महादेवी फातिमा' के नाम से ही सम्बोधित किया जायेगा। इससे संस्कृत भाषा का अभी भी व्याप्त अनुलनीय प्रभाव स्पष्ट हो जाता है। इस प्रकार मलयेशियायी जीवन संस्कृत भाषा से भरा पड़ा है। इससे हमारे भारतीय विद्वानों और कृटनीतिज्ञों को मलयेशिया के साथ घनिष्ठ सांस्कृतिक सम्पर्क करने और मलयेशियायी विद्वानों व वहाँ के सरकारी व्यक्तियों के साथ मिलकर पुरा-तन्वीय व ऐतिहासिक छानवीन व उत्खनन के लिए एक उत्कृष्ट सामग्री

प्राप्त होती है। उदाहरण के लिए, उनको चाहिये कि वे महान् स्फटिक णिवलिंग का पता लगाएँ जहाँ 'पेतालिंग जय' के निवासी आराधना किया करते थे, और राजधानी क्वालालम्पुर का मूल संस्कृत नाम क्या था-यह भी खोज-बीन करें। यह तथ्य स्पष्टतया दर्णाता है कि करने के लिए कितना अधिक काम शेष पड़ा है। फिर भी, हमारे दूतावास और इतिहास-लेखक अपने कतंब्य से सबंबा अनिभन्न प्रतीत होते हैं। हमारे विदेश मन्त्रालय को चाहिये कि वे एक विशेष प्रकोष्ठ खोल लें जिसका कार्य विश्व के लगभग प्रत्येक भाग में ऐसे कार्य के महत्त्व की ओर अपने दूतावासों का ध्यान आकृष्ट करना हो।

जोहोर के मुलतान की अनेक पुत्रियों में से एक का नाम 'क्खाधारी' था। वह विशद संस्कृत शब्द है जिसका अर्थ 'अति ज्ञानवती' है। सिंगापुर की एक बस्ती का नाम उसी के नाम पर रखा गया था क्योंकि ब्रिटिश लोगों द्वारा विजय से पूर्व सिगापुर जोहोर के महाराजा के आधिपत्य का भाग था।

मलय भाषा अभी भी संस्कृत शब्दों से ओत-प्रोत है। 'बुरी कामना' के द्योतक संस्कृत भाषो गब्द 'णाप' का मलय भाषा में उच्चारण 'सिरापह' है। 'सरज' कमल है, जैसा संस्कृत में है। 'सरीगाल' संस्कृत का 'श्रृगाल' अर्थात् गोदड है। संस्कृत का 'श्री' शब्द सौन्दर्य और सम्मोहन के रूप में मलय में 'सेरी' उच्चारण किया जाता है। अतः 'सेरी नगरी' का अर्थ 'श्री-नगरी' अर्थात् एक नगरी का गौरव और वैभव है। मलय का 'सरी मुख' संस्कृत का 'श्रीमुख' अर्थात् आनन की आभा है। मलय 'संतेजा' संस्कृत का 'सन्तोष' शब्द है जिसका मूल अर्थ सन्तोष, धैर्य, णान्ति, विश्राम और स्थिरता है।

मनग में उत्तराधिकारी युवराज का अर्थ-द्योतक 'टुंकू मुकुट' शब्द सम्बन का 'टोक-मुकुट' है। 'टोक' शिलु है और मुकुट ताज है। भाषा के लिए मलय शब्द वैसा ही है जैसा संस्कृत में अर्थात् 'भाषा' ही है जो 'भासा' लिया जाता है। संस्कृत में सार्यकाल के लिए 'सन्ध्या' शब्द का मलयभाषी समानक शस्त्र 'सन्त्रा' है। इसकी संस्कृत व्युत्पत्ति 'सन्धिकाल' का उच्चारण

मलयवासी लोग 'सन्जाकाल' करते हैं। हिन्दी में भी संस्कृत का 'संध्या' शब्द 'सांझ' में बदल जाता है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

पहाडी नमक के लिए संस्कृत भाषा में 'सैन्धव' णब्द है। मलय भाषा में यह शब्द अब 'शोरा' (यवक्षार) का द्योतक है। 'सेना' संस्कृत के समान ही फीज अथवा पैदल सेना का अर्थ-द्योतन करता है। 'पद्य' के द्योतक संस्कृत के 'ण्लोक' शब्द को मलयवासी लोग 'सिलोक' के रूप में इस्तेमाल करते हैं। उपहास अथवा व्यंगात्मक कविता के रूप में। दण्ड के लिए संस्कृत का 'शिक्षा' शब्द मलय भाषा में 'सिक्सा' उच्चारण किया जाता है। इसी में यातनाएँ और कठिनाइयाँ भी निहित हैं। (एक ही गर्भ के) भाई या वहन के अर्थद्योतक संस्कृत शब्द 'सहोदर' को मलय भाषा में 'सौदर' उच्चारण करते हैं। शरीर पर लोमयुक्त कोमल बालों का अर्थद्योतक संस्कृत भाषा का 'रोम' शब्द मलय भाषा में अभी भी ज्यों-का-त्यों प्रयोग होता है।

आकृति अथवा अन्य रूप-रंग के द्योतक 'रूप' शब्द ने अपना रूप ज्यों-का-त्यों बनाए रखा है। इसी प्रकार रूपवान् का अर्थ सुन्दर अथवा मनोहर है। 'रंग' को सूचित करने वाले शब्द 'वण' को मलय भाषा में 'रोषा' के रूप में अंगीकार किया हुआ है। संस्कृत का 'पंचवर्ण' (अर्थात् पांच रंग वाला अथवा बहु-रंगा) शब्द मलय में 'अंचरोण' के रूप में विद्यमान है।

मलयेशिया के ग्रामीण लोग भी 'ऋषि' के लिए 'रेसि' शब्द का प्रयोग करते हैं। किसी मुनि अथवा दृष्टा के लिए प्रयुक्त 'ऋषि' के प्रति आज भी उसको अत्यधिक श्रद्धा है। 'रत' (संस्कृत का 'रय') साधारण रय भी है और देवताओं का पंख-युक्त, उड़ने वाला रथ भी है। 'रस' स्वाद, सुगन्ध, चेतना, अनुभूति भी है और मूल संस्कृत के समान 'पारा' भी है।

मुचि शृद्ध और स्पष्ट, साफ है (सीच और स्वच्छ है) अतः, संस्कृत की ही भांति 'महा-सुचि' का अथं 'अति शुद्ध' है। मलयेशियावासी इस शब्द का प्रयोग ईश्वर के पदनाम-हेतु करते हैं। सुआमी (स्वामी) प्रभु और रक्षक-गुरु है। सुअरा (स्वर) ध्वनि है, और सुअर्ग (स्वर्ग) का उच्चारण गुगं अथवा सोगं के रूप में भी किया जाता है। भारत के ही समान 'सिग' एक सिह—एक शेर का द्योतक है, और व्यक्तिगत नामों के साथ जोड़े जाने वाला अन्त्य प्रत्यय है। इसका संस्कृत ब्युत्पन्न शब्द सिगासन (सिहासन)

X8T.COM

सिंह के आसन अर्थात् सम्राट् की राजगद्दी का द्योतक है। 'सत्य' का उच्चारण 'सेतिया' है और (संस्कृत में सत्यवान्) 'सेतियावान' का अर्थ सातत्य, अटट भक्ति, विश्वसनीयता, आस्था और स्वामिनिष्ठा है। मृगसेतुवा (मग-सत्व संस्कृत-शब्द है मलयवासी जिसका प्रयोग सामान्य पशुओं के लिए करते हैं। 'सेर्घ' सभी का द्योतक संस्कृत का 'सर्व' शब्द है, और इसका प्रयोग सेह-सकलिया (सर्व-साकल्य) अथवा सेह-सेमेस्ता-सकलियान (सर्व समस्त-साकत्य) आदि में उपसर्ग के रूप में किया जाता है।

मलवेशिया में प्रयोग में आने वाले हिन्दू पौराणिक नामों में सेरि राम (श्री राम) और अर्जुन है (जिसका उच्चारण 'रंजुन' होता है) । अप्सरा, शिव, विष्णु, मन्त्री (मन्त्री -परामशंदाता), राजा, महाराजा अपने मूल संस्कृत और उच्चारण बनाए हुए हैं। पौराणिक सर्प - राहु अभी भी मलय भाषा में विद्यमान हैं। राहु चन्द्र की शीर्ष-शिखा है। भारतीय पुराणों में राहु के कारण ग्रहण उस समय होता है जब सूर्य या चन्द्र को वह 'ग्रस' लेता है मनववासी इसके बारे में अभी भी उसी प्राचीन हिन्दू पौराणिक श्रद्धा से चर्चा करते हैं।

मलयबासी व्यक्ति किसी सम्मानित ज्येष्ठ व्यक्ति को पत्र लिखते समय (अति श्रद्धेय) 'पूजी-पूजियान' सम्बोधन करते हैं। संस्कृत में यही 'परम पूज्य' अथवा 'पूजनीय' है। 'पूजा' प्रार्थना अथवा शोभा का द्योतक शब्द है, मलय भाषा में ठीक उसी प्रकार जिस प्रकार संस्कृत में है।

उपवास अवांत् भूखा रहना मलय भाषा में 'पुआस' है। (भूमि) पृथ्वी पतंबी है, और देवी के रूप में इसे संस्कृत भाषा के समान ही 'देवी पतंबी' (देवी पृथ्वी) सम्बोधन किया जाता है। 'परणामा' पूर्ण चन्द्र (की पूर्णिमा) हे जोर मास की छोतक है। 'पेटेक्सा' (परीक्षा) परीक्षा, जाँच, परीक्षण, पूछताछ है। मुख्य, श्रेष्ठ, सर्वोच्च का अर्थ-द्योतक 'परदान' (प्रधान) अपना मून संस्कृत अर्थ ज्यों का त्यों बनाये हुए है। प्रधानमन्त्री को परदान मन्त्री पंडित' कहते हैं जिसका अथं ऋषि अथवा विद्वान् व्यक्ति होता है। स्वमाय अथवा चरित्र का अयं-छोतक 'प्रकृति' शब्द मलय भाषा में 'पेशतीं' उच्चारण किया जाता है। 'बुदि-पेकर्तीं' (संस्कृत का 'बुद्धि-प्रकृति') बच्छी मनोवृत्ति के व्यक्ति का परिचायक शब्द है। भारत के ही

समान मुख्य या प्रधान के द्योतक के रूप में 'पति' अन्त्य शब्द प्रयुक्त होता है। परिणामतः, मलयवासी व्यक्ति 'अधिपति' (सर्वोच्च स्वामी, मुखिया) के रूप में इस शब्द का प्रयोग करते हैं। पद अथवा श्री-पद युवराज के पावन चरणों की ओर इंगित करते हैं।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

हिन्दू, संस्कृत सभ्यता केवल मलय तक ही सीमित नहीं थी। यह बोनियो, फ़िलिपाइन्स, कोरिया, चीन और जापान जैसे चतुर्दिक देशों में भी परिव्याप्त थी।

यदि निकटवर्ती बोनियों के घने जंगलों की पूरी तरह खुदायी की जाये, तो वहाँ पर प्राचीन हिन्दुओं के प्रभुत्त्व के अनेक ऐतिहासिक स्मरण-चिह्न उपलब्ध हो जाएँगे। (बोर्नियो में) ब्रूनी के सुलतान की उपाधि 'सेरि भगवान्' अर्थात् श्री भगवान् (सर्वशक्तिमान् प्रभु) थी। आजकल क्योंकि वह सल्तनत संस्कृत से बिछुड़कर पृथक् हो गयी है, अतः उस उपाधि का गलत अर्थ 'शाही सलाहकार' लगाया जा रहा है। सन् १६७० ई० में, बूनी की मुख्य बन्दरगाह का नाम सेरि भगवान् अर्थात् प्राचीन, हिन्दू संस्कृत उपाधि के नाम पर 'श्री भगवान' रखा गया था। इस तथ्य से इतिहास-लेखकों के समक्ष स्पष्ट हो जाना चाहिये कि सुलतान के हिन्दू पूर्वजों का ज्ञान प्राप्त करना और यह पता करना अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है कि वह हिन्दू शासक क्यों और कैसे इस्लाम-धर्म में धर्म-परिवर्तित हो गया था।

बोर्नियों का एक भाग 'सारवाक' एक ब्रिटिश व्यक्ति के सम्मुख अपनी प्रभु-सत्ता गेंवा बैठा था। फिर भी, 'सारवाक' का वह खेत अंग्रेज शासक 'राजाः' के नाम से ही जाना जाता था। वह 'सारवाक' नाम स्वयं ही संस्कृत भाषा का है। अतः, भारत सरकार और उन पूर्वी क्षेत्रों में स्थित हमारे दूतावासों का यह कतंव्य होना चाहिये कि वे बोनियो और सारवाक के क्षेत्रों का एक विशाल पुरातत्त्वीय सर्वेक्षण प्रारम्भ करें। एक ही भू-खण्ड के उन देशों में मिलने वाली वस्तुओं में धर्म-ग्रन्थों, मन्दिरों, भवनों, प्रति-माओं, चित्रों, सिक्कों और शिलालेखों के होने की सम्भावनाएँ हैं। इस प्रकार, ये उपलब्धियां न केवल भारतीय, अपितु विश्व-इतिहास को भी समृद्ध करेगी।

यद्यपि भौगोलिक इकाई के रूप में बोनियो एक अकेला विशाल द्वीप

XAT,COM

है, तथापि राजनीतिक दृष्टि से यह दो भागों में विभक्त हो चुका है। स्वेत अंग्रेड राजा के अधीन वाला भाग 'सारवाक' साम्राज्य कहलाता था, जबकि डच-शासन के अधीन चला जाने वाला शेष भाग और जो अब स्वाधीन इण्डोनेशिया सरकार का एक भाग है —बोर्नियो कहलाता था। किल्त इण्डोनेशियायी लोग अपने देश को जिस नाम से पुकारते हैं, वह प्राचीन भारतीय नाम 'कालीमन्थन' है। काली तो सुप्रसिद्ध भारतीय देवी है जिसको भारतीय गासकगण अत्यन्त श्रद्धापूर्वक पूजते रहे हैं।

'इण्डोनेशिया' शब्द प्रायः भ्रामक रूप में समझा जाता है, और उसकी व्याख्या भी अगृद्ध, असत्य ही की जाती है। सामान्यतः, यह अनुभव नहीं किया जाता है कि यह शब्द किसी भी प्रकार 'एशिया' का द्योतक नहीं है। 'नेशिया' तो द्वीपों के समूह का द्योतक है। इस प्रकार, 'इण्डोनेशिया' का अयं भारतीय द्वीप-समूह है। कहने का तात्पयं यह है कि दस से बारह हजार प्रणान्त द्वीपों में से अधिकांश द्वीप (न केवल 'इण्डोनेशिया' नाम से पुकारी जाने वाली राजनीतिक इकाई में सम्मिलित द्वीप-समूह ही) प्राचीन भारतीय विश्व-साम्राज्य के ही भाग थे। प्राचीन भारतीय प्रशासनिक शब्दावली में उन सभी द्वीपों को 'द्वीपान्तर' ही, सामूहिक रूप से, कहा करते थे। संस्कृत भाषा में द्वीपान्तर का अर्थ 'अन्य द्वीप' भी है, किन्तु प्राचीन भारत की विशाल प्रशान्त-सीमाओं के लिए प्रयोज्य होने पर, 'द्वीपान्तर' शब्द का अर्थ 'अमरीकी और एशियायी महाद्वीपों के मध्य स्थित द्वीप-ममूह है। यह तथ्य उस पर्यायवाची शब्द से भी प्रत्यक्ष है जिसको जाबा-बासी लोग इस विशाल देश का पदनाम प्रकट करने के लिए प्रयोग करते हैं। वे इसे 'भूम्यान्तर' कहते हैं जो 'एक पृथक् प्रदेश' का संस्कृत-गब्द है। इसे जावा की भाषा में 'नुसान्तर' भी कहा जा सकता था क्योंकि बहां 'नुसा' का अयं 'द्वीप' है।

विस्मरणातीत प्राचीन युगों में सम्पूर्ण पृथ्वी की गवेषणा करने वाले वि-सिद्धान्त प्रिय भारतीयों के निर्देशक-सूत्र थे — 'चरैवेति' (चलते रहें आगे-ही-आगे चलते रहें), 'कृष्यन्तो विश्वमायंम्' (हम सब विश्व की सम्य, धिष्ट, नुसंस्कृत, कतं व्यनिष्ठ, ईश्वर से भय रखने वाला, शिक्षित आदि-आदि —बनाएँ) और 'वसुधैव कुटुम्बकम्' (सारा संसार एक परिवार —एक इकाई है)।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

उपर्यंक्त तीन सिद्धान्तों से प्रेरित होकर जिस समय साहसी और परहितवादी प्राचीन भारतीय लोग प्रशान्त महासागर के विशाल विस्तार को पार करके बिजित प्रदेशों की रूपरेखा तैयार करने लगे और प्रशास-निक व शैक्षिक सीमा-चौकियाँ स्थापित करने लगे, तब उन्होंने भारत से चलते हुए पूर्व और दक्षिण के विभिन्न द्वीप-खण्डों को अति मनोरम नाम प्रदान किये। आधुनिक 'जावा' नाम 'जौ' अन्त-कण की आकृति पर संस्कृत-भाषा के 'यवद्वीप' से ही व्युत्पन्न है। यह तथ्य विश्व की रूपरेखा तैयार करने और चित्रण प्रस्तुत करने में प्राचीन भारतीयों की निप्णता को पृष्ट करता है। जबतक उन्होंने किसी मानचित्र पर, चारों ओर के देशों से घिरे हुए उस सम्पूर्ण दीप को अंकित न किया हो, तबतक वे लोग इस निष्कषं पर नहीं पहुँच सकते थे कि उस द्वीप की आकृति 'जी' कण के समान थी।

भारतीय लोगों ने यव-द्वीप को हजारों-हजारों वर्ष पूर्व खोज निकाला होगा और यवद्वीप के रूप में आधुनिक जावा की रूपरेखा तैयार की होगी। इस तथ्य की प्रत्यक्ष रूप में पुष्टि इस बात से होती है कि भारत का सबं-प्रथम महाकाव्य रामायण यव-द्वीप का उल्लेख करता है।

'सीलोन' शब्द मूल संस्कृत नाम 'सिहल' का अपभ्रंश रूप है। इसी द्वीप को प्राचीन भारतीय लोग 'आम्बद्वीप' अर्थात् आम की आकृति वाला द्वीप बोला करते थे। यह बात इस तथ्य को भलीभांति दर्शाती है कि संस्कृत के प्रादेशिक नाम प्रायः उस भूमि की आकृति को भी प्रकट कर देते थे। प्राचीन भारतीय अन्वेषक, प्रशासक, अध्यापक आदि को, जो दूर-दूर स्थित देशों में जाया करते थे, संवितक के रूप में वर्णन किया जाता था।

मलय प्राय:द्वीप का स्वयं अपना नाम भी 'मलय' संस्कृत शब्द से ही ब्युत्पन्न है। इसका अन्य नाम 'वंग' था जो वंग की प्रचुरता से ही ब्युत्पन्न है क्योंकि संस्कृत 'वंग' का अर्थ 'टीन' है। अन्य द्वीप 'सुमात्रा' और 'बाली' भी संस्कृत नाम हैं।

फिलिपाइन्स सहित इन सभी द्वीपों में दक्षिण भारत की भारतीय

निषयां नवीं णताब्दी (ईसा) तक प्रभावी थीं। चौथी शताब्दी की भार-तीय लिप में संस्कृत भाषा में लिखित, ऐसा ही एक शिलालेख चार अध्द-कोणात्मक प्रस्तर-स्तम्भों पर कालीमन्थन क्षेत्र के दक्षिण-पूर्व में स्थित कोटि-प्रदेश (आधुनिक बोनियो) में मिला था।

उस शितालेख में हिन्दू सम्नाट् मूलवर्मन द्वारा सम्पन्न किये गये एक महान् अव्वमेश्व-यज्ञ का वर्णन है, जिसमें उस सम्नाट् ने २०,००० गीएँ ब्राह्मणों को दान की थीं। संयोगवश, इससे यह भी सिद्ध होता है कि अदितीय हिन्दू सरकार ने बोनियो और अन्य प्रणान्त सागर के प्रदेशों में समृद्ध, विकसित गौ-आलाएँ—गौ-संवर्धन गृह भी प्रस्थापित किये थे। नागरिकों की निःशृल्क, सामुदायिक महत्त्वपूर्ण सेवा करने के लिए इस प्रकार के दानों से निग्रही हिन्दू ब्राह्मणों का पुरोहित-वर्ग पाठशालाएँ अपयालय, चिकित्सालय, प्रशासनिक कर्मचारी विद्यालय आदि का भली-भाति संचालन कर पाता था। अश्वमेध-यज्ञ करना हिन्दू प्रभुसत्ता का प्रतीक था। सम्पूर्ण प्रशान्त प्रदेश जिस विशाल हिन्दू साम्राज्य में सम्मिलित था, उसका नाम शैलेन्द्र साम्राज्य था। उन क्षेत्रों के निवासी पन्द्रहवीं खताब्दों तक हिन्दू ही थे। उसके बाद वर्बर अरब लोगों ने उनको मुस्लिम धमं अगीकार करने पर बाध्य कर दिया।

उन क्षेत्रों की हिन्दू संस्कृति का वर्णन करते हुए, भारत विद्या की महान् विभूति स्वर्गीय डाक्टर रघ्वीर ने लिखा था कि इण्डोनेशियायी लोग, क्षित्रेष रूप में सुमाता, जावा और वाली के निवासी शिव, विष्णु, तारा, बुढ और बोधिमस्व का अनुसरण करते हुए अच्छे हिन्दू बने रहे। ये द्वीप मन्दिरों से ठमाठस भरे पड़े हैं। उनकी सध्यता अद्वितीय, अनुपम है। जावा के मध्य में धान, केलो और नारियलों से घिरी पहाड़ी के ऊपर स्थित वो-रो-बुदुर को समता भारत का कोई निर्माण नहीं कर सकता। यह मन्दिर अनुपम, एकमेव है। प्रत्येक छज्जा ऊपरी आध्यात्मिक सीढ़ी का परिचायक है। मृतिकलाओं में थिरा हुआ क्षेत्र पाँच किलोमीटर अथवा तीन मील है। इनके कलाकार अवश्य ही भारत के महानतम मूर्तिकारों वेश-मृषा भी भारतीय है, उनकी कथाएँ जातकों में से है। राजा शिवि

का चरित्र इतनी मामिकता से चित्रित किया गया है कि वैसा दृश्य भारत में भी विरला ही है, लगभग अप्राप्य है। उस दृश्य में राजा जिवि को अपना ही शरीर-मांस काटकर तराजू में तौलते हुए दिखाया गया है जिसमें वे यत्न कर रहे हैं कि दूसरे पलड़े में बैठे हुए बाज के बरावर उनका मांस हो सके। भारतीय साहसिक यात्राओं के सही चित्रण की पुनरंचना हेतु भार-तीय व्यापारिक जहाज के दृश्य बहुत महत्त्वपूर्ण हैं। इसके आले और झौकियाँ, जो बीते हुए युग के कला-कांशल की अद्भृत, अनुपम अमृत्य निधियाँ हैं, भावी पीढ़ियों द्वारा सदा सराहना की पात्र रहेंगी और उनको सदा प्रेरणा भी प्रदान करती रहेंगी।

डॉक्टर रघुवीर लिखते हैं— "प्रामवनन-संकुल बोरो-वु-दुर से वहुत दूरी पर स्थित नहीं है। इसके जैसा कोई अन्य स्मारक न तो भारत को जात है, और न ही (विश्व के) अन्य किसी निकटवर्ती अथवा दूरस्थ देश को "। रामायण के समानान्तर ही, कृष्णायन के नाम से विख्यात, भगवान कृष्ण की जीवन-लीलाएँ यहाँ चित्रित हैं—दैवी बालक कृष्ण के अद्वितीय, अतुल बलशाली हाथों से शक्तिशाली दैत्य के टुकड़े-टुकड़े करके दिखाये गये हैं। एक अन्य स्थान पर, कुम्भकर्ण को निद्रा से जागृत करने के लिए शंखों की विशाल ध्वनियाँ और हाथियों की चिंघाड़ें चित्रित की गयी हैं, जो स्वयं में उत्कृष्ट श्रेणी की कला-कृतियाँ हैं।"

"प्रामवनन में विमूर्ति को समिप्त मिन्दरों को मुख्य व्रयी चार वृत्ताकार पंक्तियों में बने छोटे-छोटे देवस्थानों से, मूलरूप में, घिरी हुई थी।
अ-धर्मनिष्ठों द्वारा विध्वंस के साथ-साथ (अर्थात् वर्बर अरबों द्वारा सर्वनाश
होने के साथ-साथ) समय ने भी कम विनाश नहीं किया है। देवालयों की
चौथी पंक्ति का समूल नाश इन्हीं के कारण हुआ है। अब जो कुछ बच
पाया है, वह आयताकार पत्थरों के खण्ड-ही-खण्ड हैं"।" हिन्दू-धर्म ने
विदेशी बर्वर आक्रमणकारियों के सम्मुख १३वीं शताब्दी से परास्त होना
प्रारम्भ कर दिया था। पन्द्रहवीं शती समाप्त होते-होते, अरबों द्वारा
भयंकर यातनाओं के शिकार होने पर, पुरुषों की हत्याएँ, महिलाओं के
शील-भंग और घर लुट जाने पर, डर जाने के कारण अधिकांश निवासी
इस्लाम-धर्म स्वीकर करने पर बाध्य हो गये थे।

इस क्षेत्र के अन्तिम हिन्दू युवराज बाली चले आये। सौभाग्यवश, बाली इस्लाम के स्पर्ण से पृथक् रह पाया, और भारत से बाहर एकमेव हिन्दू-प्रदेश के रूप में आज भी जीवित है।

प्राचीन जावायी गीतों का सम्बन्ध भारतीय महाकाव्य रामायण और महाभारत के कथानकों से है। जावा में छाया-नाटक भी भारतीय पौराणिक कवाओं और महाकाव्य की गाथाओं के राम और कृष्ण, अर्जुन-भीम और मटोत्कच अस पालों के इदं-गिदं ही रचे जाते हैं। इण्डोनेशिया का (राष्ट्रीय) ध्वज दो रंग वाला होने के कारण 'द्वि-वणं' कहलाता है, जो संस्कृत नाम है। इण्डोनेशियायी संविधान के पाँच आधारभूत, मूल सिद्धान्त भी संस्कृत के 'प्रचणोल' णब्द से ही नामांकित हैं। यहाँ की वायु-सेवा (हवाई कम्पनी) का नाम 'गरुड' है जो भगवान् विष्णु का वाहन है। पुरानी जावायी भाषा के वर्ण दक्षिण-भारत की पल्लव-लिपि से व्युत्पन्न हैं। इण्डोनेशियायी लोग अभी भी हिन्दू-वर्ष मानते हैं और इसे शक-सम्वत् कहते हैं।

हिन्दू राग-रागिनियों, पूजा-अर्चना, धार्मिक कृत्यों, इतिहास, खगोल-शास्त्र, ज्योतिष-शास्त्र, जादू-टोना, प्रेम-आख्यान, प्राणियों का पूर्व-रूप से विकास-क्रम और पौराणिकता के सम्बन्ध में प्राचीन इण्डोनेशियायी पाठ-सामग्री हजार ग्रन्थों से अधिक की संख्या में विद्यमान है-ऐसा विश्वास किया जाता है। जिन प्राचीन, हिन्दू राजाओं के राज्यकाल में उपर्युक्त विभिन्न विद्याओं का प्रचार-प्रसार समस्त प्रणान्त क्षेत्र में हुआ उनके नाम और उपाधियां कुछ इस प्रकार थे -- श्री ईषान् विक्रम धर्मोतुंग देव, श्री लोकेक्वर धर्मबंश ऐर-लंग अनन्त विक्रमो-त्गदेव ।

भारत से मलयेशिया, इण्डोनेशिया, वोनियो, कोरिया, इण्डोचीन और फिलिपाइन्स व पूर्व में जापान, आस्ट्रेलिया तथा न्यूजीलैंड और पश्चिम में मैक्सिको तक फैले समस्त प्रशान्त-क्षेत्र में केवल हिन्दू जीवन-पद्धति ही स्थाप्त भी। आधृतिक शब्दावली में कहा जाय, तो हिन्दू धर्म ही एकमात षमं या जो उन स्यानों के निवासियों को जात था। संक्षेप में कहा जाय तो कह नकते हैं कि प्राचीन युगों में समस्त विश्व का एक ही धर्म था—और बह हिन्दू अर्थात् आर्थ-धर्म था। विश्व-भर में इसका प्रचार-प्रसार प्राचीन हिन्दुओं की अग्रगामी और परहितवादी भावना का प्रमाण है। विश्व-

इतिहास का यह अदितीय चमत्कार इस बात का भी साक्ष्य है कि प्राचीन भारतीयों ने न केवल आध्यात्मिक क्षेत्र में ही, अपितु दूर-संचार व्यवस्था से लकर निर्माण-तकनीक तक की जीवन की प्रत्येक विधा में महान मौतिक प्रगति भी कर रखी थी।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

अतः विदेश-विभाग मन्त्रालय को चाहिये कि वे भारतीय दूतावासों पर इस बात का जोर डालें कि वे लोग मात्र नाच-गानों, खाने-पीने में ही मस्त न रहें। अनेक प्रमुख कर्तव्यों में से एक कर्तव्य यह होना चाहिये कि वे जिस-जिस देश में भी रहें, उस देश की पूर्ण परिक्रमा, खोज-बीन करें और भारतीय पुरातत्त्व की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण स्थलों को सुनिश्चित करें, उनकी प्रातत्त्वीय खुदाई कराएँ और उन स्थलों तथा वहाँ प्राप्त हुए स्मृति-चिह्नों को सरक्षित रखवाएँ, और आतिथेयी सरकारों की सहायता से विशेषज्ञों द्वारा उन वस्तुओं का वर्गीकरण कराएँ। उनको आतिथेयी सरकारों की सहायता इस दृष्टि से भी करनी चाहिये कि वे अपनी भाषा, रीति-रिवाजों, नामों और उपाधियों में प्राप्य हिन्दू, संस्कृत सम्पर्क-सूत्रों को पुनरुज्जीवित कर सकें जिससे प्राचीन विश्व के एक सामान्य, हिन्दू, संस्कृत सांस्कृतिक परम्परा के आधार पर विश्व में एक सांस्कृतिक एकीकरण सम्पन्न हो सके, सांस्कृतिक एकता पुनः स्थापित हो सके।

THE REST OF SECTION ASSESSMENT OF REST OF SHADOW

the party of the p

of the state of the same without my deal and the same and the same and

## ः २१ ः प्राचीन इंग्लैंड हिन्दू-देश था

XAT.COM

काल के अनन्त प्रवाह में प्राचीन इतिहास उसी तकार भूलता जाता है जिस प्रकार प्रत्येक पीढ़ी अपने ऊपर की एक-दो पीढ़ियों को छोड़कर अन्य सभी पूर्वजों को अपनी स्मृति से ओझल कर देती है। अतः, चिरकाल पूर्व के एक हिन्दू साम्राज्य की स्मृति को भी विश्व ने भुला दिया है, तो इसमें कोई आश्चर्य की बात नहीं है।

बिटिश और अन्य ईसाई व इस्लामी राष्ट्रों के अभी कुछ समय पूर्व के उपनिवेशवादी साम्राज्य की अरुचिकर स्मृतियों के कारण सम्भव है कि यह मान्यता, कि इंग्लैंड किसी समय भारत का एक उपनिवेश था, ब्रिटिश लोगों में विरोध, विद्रेष की भावना को उत्पन्न कर दे और भारतीय लोगों में दोषी या याचक होने की हीन भावना को जन्म दे दे।

भारतीय शिक्षक और अध्यापक प्रशासक भारत से सम्पूर्ण विश्व के गोलाई के विभिन्न भागों में उस समय अति द्रुत गति से गए थे और सभी स्थानों पर फैल गये थे जब विश्व उन एकाकी आदिम समुदायों से जन-पूरित था डो मार्गदर्शन के लिए अन्धकार में भटक रहे थे। यह स्थिति ऐसी थी मानो यूरोपीय प्रवासी जंगली अमरीकी प्राय:द्वीप में जा रहे हों अथवा रोमन लोग असक्य, अशिष्ट इंग्लैंड में पदार्थण कर रहे हों।

विम्न पर भारतीय शासनाधिकार की अन्य आह्नादकारी बात यह थी कि भारतीय लोगों ने स्वयं को अन्य लोगों से अछूता रखने अथवा तत्स्था-शीय लोगों को दितीय, पटिया थेणी का नागरिक समझने के स्थान पर, उन स्थानों के निवासियों के साथ स्वयं को आत्मसात कर दिया वे जहाँ भी कही गए। इस तस्य की पुष्टि स्थाम, इण्डोचीनी-राज्यों और इण्डो-नेकिया पर कृष्टिपात करके की जा सकती है। वे सब भारत के उपनिवेश बे, वे सब हिन्दूधमं की उद्घोषणा करते थे और भारतीय साम्राज्यों के पोषक-तत्त्व थे तथापि उनकी जनसंख्या में से कोई भी व्यक्ति यह नहीं बता सकता कि उनमें से कौन-सा व्यक्ति भारतीय रक्त का है और कौन-सा व्यक्ति तत्स्थानीय-बंश का ही है।

प्राचीन भारतीय साम्राज्य का एक अन्य विशिष्ट, प्रथक् लक्षण यह था कि वह साम्राज्य सांस्कृतिक और शैक्षिक ही था, राजनीतिक नहीं। विजित अथवा अपने अधिकार में लिये गए प्रदेश भारत के लाभार्थ लूटे-खसोटे नहीं गए थे, अपितु उनका प्रशासन तत्स्थानीय लोगों के हित के लिए वहीं के लोगों द्वारा कराया गया था।

प्राचीन (भारतीय) हिन्दू विश्व-साम्राज्य का एक अन्य विशिष्ट गुण यह या कि इसने एक पुष्ट और प्रगतिशील शासन की रचना की थी। वे हिन्दू लोग अपने साथ विश्व भातृत्व की दार्शनिकता ले गये। हिन्दुओं ने विश्व के ऊपर कोई मोहम्मद अथवा ईसा नहीं थोपा था। उन्होंने अन्य लोगों के मकानों, भवनों आदि को भी नहीं जलाया था। तथ्य तो यह है कि जब हिन्दू लोग समस्त प्राचीन विश्व में फैले, तब निर्माणकला का किसी को ज्ञान ही नहीं था, और ये तो हिन्दू लोग ही थे जिन्होंने सबंप्रथम विशाल उत्तुंग भवन, किलों और मन्दिरों का निर्माण किया। उन भवनों का निर्माण हिन्दू शिल्प-शास्त्र के अनुसार अर्थात् भारत में हिन्दुओं द्वारा विकसित वास्तु-कला की प्रणाली के अनुसार अर्थात् भारत में हिन्दुओं द्वारा विकसित वास्तु-कला की प्रणाली के अनुसार ही किया गया था। हिन्दू लोगों ने ही अरबों, तुकों, ईरानियों, मंगोलों तथा अन्य समुदायों को शिक्षित किया था कि बड़े-बड़े भवन किस प्रकार बनाए जाते हैं। इसी तथ्य से भारत और पश्चिमी एशिया में बने हुए ऐतिहासिक भवनों के मध्य सादृश्य का कारण भी स्पष्ट हो जाता है।

संस्कृत भाषा और प्राचीन हिन्दू सभ्यता व संस्कृति के लिए सम्पूर्ग विश्व में विद्यमान विशुद्ध कृतज्ञता, सम्मान और प्रेम की भावनाओं से यह भी सिद्ध हो जाता है कि हिन्दुओं की कोई विरोधी, विनाशी, कुत्सित भावनाएँ नहीं थीं।

अतः हम जब यह कहते हैं कि प्राचीन इंग्लैंड और ब्रिटिश द्वीपों पर किसी समय भारतीयों का शासन था, तो उस बात से रुष्ट होने का कोई कारण नहीं है। XAT,COM

सर्वप्रथम, हमें यही कहना है कि स्वयं 'इंग्लैंड' शब्द भी संस्कृत के युग्म शब्द 'आंग्ल-स्यान' का अपभ्रंश रूप है। शताब्दियां व्यतीत होते-होते संस्कृत का 'स्थान' शब्द 'लंड में परिवर्तित हो गया है।

कहीं यह ऊट-पटांग कल्पना समझ ली जाय, इसलिए हम स्पष्टीकरण, व्याख्या करना चाहते हैं। 'लेप-स्टंड' में अथवा विदेश नीतिविषयक किसी मामने पर जब कोई राष्ट्र 'स्टैंड' लेता है, उस 'स्टैंड' शब्द को हम कहते हैं कि वह संस्कृत का 'स्थान' है। इसी प्रकार, यह भी ध्यान रखने की बात है कि संस्कृत की चिकित्सा-शास्त्रविषयक शब्दावली 'ग्रन्थि' की अंग्रेजी भाषायत वर्तनी 'ग्लैंड' है। ये उदाहरण प्रकट करते हैं कि अंग्रेजी का 'स्टैंड' शब्द संस्कृत का 'स्थान' शब्द ही है। अतः, प्राचीन इंग्लैंड के लिए प्रयुक्त संस्कृत का 'आंग्ल-स्थान' 'इंग्लैंड' हो गया है। जहाँ तक 'आंग्ल' उपसर्ग की बात है, पाठकगण यह तथ्य ध्यान में रख लें कि फांस वाले अंग्रेज लोगों को अभी भी उनके प्राचीन संस्कृत नाम 'आंग्लाइंस' से ही पुकारते हैं, जिसका उच्चारण वे लोग 'आंग्ले' करते हैं। अंग्रेज लोगों का मूल नाम 'आंग्ल' संस्कृत शब्द से ही था—इसका अन्य संकेत 'आंग्लस' और 'आंग्लो' (संवसन्स)' से भी मिलता है। इस तथ्य से किसी भी व्यक्ति के मन में सन्देह नहीं रहना चाहिये कि 'इंग्लैंड' शब्द संस्कृत का वही 'आंग्ल-स्थान' शब्द है, शताब्दियां बीतते-बीतते जिसका उच्चारण आहिस्ता-आहिस्ता बदलता गया। इससे यह भी स्पष्ट हो जाना चाहिये कि अपने देश का नाम सम्बोधन करने में जर्मन लोग जिस 'दैत्यश्-लैण्ड' शब्द का उच्चारण करते है, वह 'देत्यों की भूमि' अर्थात् 'देत्य-स्थान' ही है, अन्य कुछ नहीं। और, यह तो सर्वज्ञात हो है कि देत्य प्राचीन हिन्दू धर्मग्रन्थों में बारम्बार उल्लेख किया गया सम्प्रदाय है। इस दैत्य समुदाय का नाम भारतीय देवी 'दिति' के नाम से व्युत्पन्न है जो उनकी माता थी। इस 'दिति' शब्द से ही अंग्रेजी का 'डीति' (देवी) शब्द रचा गया है। अत:, जहाँ कहीं 'लैंड' शब्द प्रयुक्त मिले, उसे तुरना यह समझ सेना चाहिये कि यह संस्कृत का स्थान शब्द है।

यह तो अभी कुछ पहले का ही इतिहास है कि लगभग १५० वर्षों तक मारत ब्रिटेन का एक उपनिवेश था। जब भारत ब्रिटिश आधिपत्य के अधीन हो गया, तब इतिहास ने एक पूरी परिक्रमा कर ली थी क्योंकि चिर-

बिस्मरणीय अतीत में इंग्लैंड भी भारत का एक उपनिवेश रहा था। उस समय भारत का साम्राज्य दूर-दूर तक फैला हुआ था।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

भारत के विलुप्त और विस्मृत साम्राज्य की कथा भी उसी विधि से प्तः रची जा सकती है जिस विधि से परीक्षा-भवन में बैठे छात्र अधूरे वाक्यों में ठीक शब्दों को भरकर वाक्यों को पूरा कर लेते हैं। विलुप्त इतिहास का पुनर्लेखन भी सूत्रों की टूटी शृंखला में विलुप्त सूत्र प्रदान करके किया जा

भारत के प्राचीन साम्राज्य के चिह्नों को आंशिक रूप में जानवूझकर विनष्ट किया गया था और आंशिक रूप में अज्ञानवश दो साम्राज्यवादी विजयों की अनुवर्ती लहरों के कारण ये अविशष्ट चिह्न समाप्त-प्रायः हो गये। ये लहरें ईसाइयों और विध्वसंक अरवों व उनके अधीनस्थ साथियों की

आइए, हम सब सर्वप्रथम इंग्लैंड की कुछ बस्तियों के नाम लें। इंग्लैंड में अन्त्य 'बूरी' शब्द सामान्य है। कुछ उदाहरण हैं श्रीयूसबुरी, आइंसबुरी और वाटरबुरी। यह 'बुरी' प्रत्यय संस्कृत का 'पुरी' ही है; यथा सुदामापुरी, मुम्बापुरी और जगन्नाथपुरी में। यह कोई अति दूरस्थ कल्पना न होने का प्रमाण स्याम देश के अनेक नगरों के नाम हैं; यथा राजवुरी, चोलवुरी और फेचबुरी। अब यह भलीभाँति ज्ञात है कि स्याम देश प्राचीन हिन्दू साम्राज्य का एक भाग था और स्यामी भाषा अपभ्रंश संस्कृत है। इस तथ्य से यह बात स्पष्ट हो जानी चाहिये कि विश्व में प्राप्त किसी भी वस्ती अथवा नगरी का द्योतक अन्त्य 'बुरी' शब्द स्वयं सिद्ध करता है कि वह नाम प्राचीन संस्कृत-भाषी हिन्दुओं द्वारा उस समय दिया गया था जब उन लोगों ने उन क्षेत्रों पर शासन किया था। यह कोई आश्चयं नहीं है कि सुदूरस्थ इंग्लैंड पर भारत के प्रभुत्त्व के सभी प्रत्यक्ष रूप में ऐतिहासिक चिह्न समूल नष्ट हो नाने के बाद भी इंग्लैंड की कुछ बस्तियाँ संस्कृत अन्त्य नाम अभी भी अपने साथ में जोए हुए हैं। जहाँ तक इस प्रमाण के सम्बन्ध में यह सिद्ध करने का शान है कि हमारा यह आधार अति सुदृढ़ है, हम अंग्रेजी नामों को अपने हैदय से समेटे रहने वाले भारत का समानान्तर उदाहरण प्रस्तुत करते है वहां नागालंड, कनाट प्लेस और किंग्स सकल जैसे अंग्रेजी नाम अभी भी

\$==

XAT.COM.

प्रचलित है यद्यपि भारत में ब्रिटिश राज्य-शासन की समाप्ति हुए तीन दशकों से भी अधिक अवधि बीत चुकी है।

हम अब एक अन्य प्रमाण प्रस्तुत करते हैं। आइए, हम पंचांग में अईरावि के समय तारीख बदलने का ब्रिटिश नियम लें। हम अब इस अभ्यास पर विचार करने लगते हैं, तो स्पष्ट दिखाई देता है कि यह तो नितान्त बेहदगी ही है कि मात्र समय अर्थात् तारीख बदलने के लिए ही कोई स्पिकत रावि में ठीक बारह बजे ही अपनी प्रगाढ़ निद्रा में व्यवधान उत्पन्न करे। इस ऊट-पटांग कार्य को सारे जीवन कौन व्यक्ति करेगा ? साथ हो, गहन रावि में जब सभी लोग घोड़े वेचकर सोते हैं और सब ओर घोर अन्यकार तथा सन्नाटा होता है, तब किसी व्यक्ति को यह कैसे आभास होता है कि इस समय रावि के साढ़े ग्यारह बजे होंगे अथवा डेढ़। अर्द्धरावि को विकट घड़ी में तारीख-परिवर्तन करने की इस ब्रिटिश-पद्धति की ब्युत्पन्ति उस समय से है जब इंग्लैंड भारत का एक उपनिवेश था। आइए, हम इसे स्पष्ट करें।

भारतीय लोग दिन का आकलन सूर्योदय से सूर्यास्त तक करते हैं।
गारत में, भारतीय समय के अनुसार, सूर्य का उदय प्रातः लगभग साई
गांच वजे होता है। भारतीय और ग्रीनिबच माध्यमिक समय के वीच चूंकि
साई गांच घंटे का अन्तर होता है, इसलिए इंग्लैंड में उस समय राति के
१२००० वजे होते हैं जब भारत में सूर्योदय होता है। इसलिए, जब बीते हुए
युग में भारत इंग्लैंड पर शासन करता था, तब भारत से समस्त विश्व को
यह मंकेन प्रीपत किया जाता था कि सूर्योदय के समय भारत अपनी तिथि
में गरिवर्तन कर रहा था। उस संकेत को सुनने पर, प्राचीन इंग्लैंड के
निवासियों को भी अपने-अपने विस्तरों से झटपट निकलना पड़ता था और
तरील बदलनी पड़ती थी। उस समय, अति दूर तक विस्तृत उस विशाल
गारतीय साम्राज्य के इंग्लैंड नामक कोने में अद्धेराति होती थी। इतिहास
व पूरी परिष्टमा कर लोहे। इसलिए, भारत ने भी अद्धेराति के समय तारील
बदलने की पहिचमों रीति को अन्धाधुन्ध और अज्ञान-वश अंगीकार कर
लिया है। यह इतिहास की विचित्र विडम्बना है। भारत ने विश्व के लिए
जिस समय का निर्धारण किया था, वही समय परिवर्तित, विद्रिपत होकर

भारत को ही अंगीकार करना पड़ रहा है। हम आशा करते हैं कि स्वतन्त्र भारत दिन और तारीख का प्रारम्भ करने के लिए सूर्योदय से ही समस्त आकलन करने की अति प्राचीन भारतीय पद्धति को पुनः णिरोधायं कर लेगा, उसी का व्यवहार प्रारम्भ कर देगा।

अपने समकालीन अनुभव से भी सिद्ध किया जा सकता है कि उपनिवेश अपने स्वामी देश के अनुकूल ही समय का आकलन करते हैं। दितीय विश्वयुद्ध के समय विशाल, अधीनस्थ प्रशान्त क्षेत्रों के प्रशासन पर प्रभावी जापानी अधिकारीगण अपनी घड़ियाँ टोक्यो-समय के अनुसार ही रखते थे। जबतक उन क्षेत्रों पर जापानी प्रभुत्व रहा, तबतक टोक्यो समय के सन्दर्भ में ही सभी समय-सारणियों का उल्लेख किया जाता था। इसी प्रकार जब भारतीय प्रशासक इंग्लैंड पर शासन करते थे, तब वहाँ की सभी घड़ियाँ भारत के सूर्योदय के अनुसार ही मिली रहती थीं। यहां 'घड़ियों' से तात्पर्य समय-मापन का यन्त्र है जो उस समय प्रयोग में रहा होगा। भारतीय लोगों द्वारा क्षण-प्रतिक्षण का भी हिसाब-किताब रखना उनकी पल-प्रतिपल की अतिसूक्ष्म नाक्षित्वक-विद्या सम्बन्धी निपुणता से स्वयं सिद्ध है।

किसी समय इंग्लैंड पर भारत का शासन होने का एक अन्य प्रमाण इस तथ्य में उपलब्ध है कि सन् १७५२ ई० तक इंग्लैंड का नव-वर्ष २५ माचं को ही प्रारम्भ होता था। वर्ष का यथार्थ समय वही है जब भारतीय नृतन वर्ष प्रारम्भ होता है। सन् १७५२ ई० में ससद के एक कानून द्वारा इंग्लैंड ने अपनी इच्छा से ही अपना नव-वर्ष दिवस पहली जनवरी घोषित कर दिया। चूँकि २५ माचं के दिन ही भारतीय विकम-संवत् प्रारम्भ होता है, इसलिए अनुमान है कि इंग्लैंड विक्रमादित्य के भारतीय साम्राज्य का एक भाग था। विक्रमादित्य भारतीय कथाओं में व्याप्त है। उसे महान् सम्राट के रूप में स्मरण किया जाता है। शासकों को महान् तभी समझा जाता है जब वे बड़े-बड़े साम्राज्यों पर नियन्त्रण रखते हैं। अतः, विक्रमादित्य को सत्य और न्याय के गुणों के लिए स्मरण रखना तो ठीक ही है, किन्तु उसको इसलिए भी चिर-स्मरण रखना चाहिये कि उसने विश्व के

दूर-दूर तक स्थिति भागों में भी अपना प्रबुद्ध प्रशासन प्रदान किया था -ऐसा प्रतीत होता है। उन स्थानों में इंग्लैंड भी एक भाग था।

इंग्लंड डारा मार्च को वर्ष का प्रथम मास माना जाना (एक्स-मास)
'X-मास' शब्द द्वारा भी सिद्ध किया जा सकता है। यह 'X-मास' शब्द तथ्य
'X-मास' शब्द द्वारा भी सिद्ध किया जा सकता है। यह 'X-मास' शब्द तथ्य
स्प में १० वें मास का ही अयंद्योतक है क्योंकि रोमन लिपि में १० को 'X'
लिखते हैं और संस्कृत में 'मास' का अर्थ महीना है। इस प्रकार 'X-मास'
शब्दावली रोमन शब्द 'X' और महीने के द्योतक संस्कृत शब्द 'मास' का एक
विचित्र संयोग मात्र ही नहीं है, अपितु दिसम्बर महीने की समाप्ति के आसपास मनाई जाने वाली खुश्चियों के सप्ताह के लिए अशुद्ध अर्थवोधक शब्द भी
है। एक 'महीने' को एक सप्ताह के समानक बनाना अंग्रेजी भाषा और
परम्परा का धोर दोष है क्योंकि अंग्रेजी भाषा अपना संस्कृत-आधार खो
चकी है।

इस बात को इस तथ्य से भी सिद्ध किया जा सकता है कि 'दिसम्बर' शब्द स्वयं ही संस्कृत शब्द है और वास्तव में इसका अर्थ 'दशवां' महीना हो है। कारण यह है कि संस्कृत में दश (जिसका अपभ्रंश अंग्रेजी 'डिस' है) का अर्थ अंक '१०' के लिए ही है। इसका एक अन्य प्रमाण 'डेसिमल' (दशमलव) शब्दावली है जो १०वें स्थान के लिए भारतीयों द्वारा आविष्कृत गणितीय विन्दु-चिह्न है। वहाँ भी 'डेसि' का अर्थ '१०' ही है। रोमन में लिखने पर यह 'X' ही होगा। (डिस + एम्बर) में (अम्बर) पुम्बर' उपसर्ग संस्कृत आकाश-चक्र का द्योतक है। चूंकि आकाशमण्डल के १२ विह्न (भाग) है, इसलिए प्राचीन संस्कृत परम्परा ने एक आकाशीय-भाग के लिए मास निश्चित कर दिया जो मार्च से प्रारम्भ होता था। तद-नुसार, दिसम्बर मास वयं का १०वां महीना हो गया जैसाकि इसके नाम 'दिसम्बर' (डिमेम्बर) अर्थात् दश - अम्बर से स्पष्ट होता है। यही १०-वा महीना जब इसे रोमन शब्द के साथ संस्कृत में लिखें तो यह 'X' अर्थात ्वां मास (महाने का संस्कृत शब्द) हो जाता है। इससे अंग्रेजी परम्परा के जानकारों के समक्ष यह तथ्य स्पष्ट हो जाना चाहिये कि वे 'X-मास' अधात १०वें महीने की दिसम्बर मास के अस्तिम सप्ताह के समानक हुए में प्रस्तुत करके पोर भवकर भूल कर रहे हैं। इसलिए 'X-मास' और 'दिसम्बर' संस्कृत शब्दावित्यां, जो हिन्दूवर्ष के १०वें महीने की समान रूप में पर्यायवाची हैं, अभी भी अंग्रेजी में और अंग्रेजी परम्परा में प्रयुक्त होती है। उनका इस प्रकार प्रयुक्त होना सिद्ध करता है कि प्राचीन इंग्लैंड किसी समय भारत का एक उपनिवेश था।

स्वयं १०वें महीने का समारोह अर्थात् X-मास के उत्सव भी, जिन्हें ईसाई-पवं समझने की गलती करते हैं, एक अति प्राचीन हिन्दू कृष्णयान समारोह है जो उस दिन की स्मृति का प्रतीक है जिस दिन हिन्दुओं के अवतार भगवान कृष्ण ने (जिनके नाम की अशुद्ध वर्तनी कृष्त अर्थात् किस्त — काइस्ट हुई) कुष्केत्र में रथारूढ़ होकर अपने योद्धा-भक्त अर्जुन को गीता का महोपदेश दिया था। कृष्ण का आरूढ्यासन रथ था जिसे संस्कृत में 'यान' कहते हैं। इससे हमें 'कृष्णयान' शब्द प्राप्त होता है जो शताब्दियों के कालान्तर से कृष्ण-यान अर्थात् किश्चियन की अशुद्ध वर्तनी में परिवर्तित हो गया। दिसम्बर का ही महीना था जब भगवान् कृष्ण ने महाभारत-युद्ध के प्रारम्भ होने पर अपना चिर-स्मरणीय महोपदेश दिया था। अतः, 'कृष्ण-यान' का अर्थ कृष्ण का रथ है।

सभी तथाकथित ईसाइयों द्वारा मान्य यह एक ऐतिहासिक तथ्य है कि किसमस (कृष्तमास) एक पानोत्सव है जिसकी ईसा-पूर्व काल की परम्परा है। भगवान् कृष्ण के उस सुप्रसिद्ध उपदेश को भव्य परम्परा मान-कर समस्त विश्व में उस समय प्रचारित किया गया था जब महाभारत के युद्ध के बाद कुष्वंश के सभी एकत्रित शासक और सदस्य अपने-अपने राज्यक्षेत्रों को वापस लौट गए थे। उन लोगों ने उस महायुद्ध और भगवान् कृष्ण के उस महोपदेश की पृष्य-स्मृति को समूह-गान और समूह-नृत्यों के आनन्द-मय समारोहों द्वारा चिर-स्मरणीय बनाए रखा। सभी ईसाइयों द्वारा शिरोधाय एक अन्य ऐतिहासिक तथ्य यह है कि काइस्ट की जन्म-तिथि किसी को भी ज्ञात नहीं है। इस प्रकार, वास्तविक तिथि के अभाव में ही एक काल्पनिक, अनुमानित तारीख जन्म-तिथि मान ली गई है जो २५ दिसम्बर है। अतः न तो २५ दिसम्बर का और न ही किसमस रंग-रिलयों का कोई आधार है। किन्तु इन दोनों का एक हिन्दू कृष्णयान आधार है अर्थात् जिस दिन भगवान् कृष्ण ने अपना सुप्रसिद्ध महोपदेश दिया था, वह

२४ मार्च का दिन ही था। चुंकि गीता का वह महोपदेश शाब्दिक रूप में गीत हो है, इसलिए उसकी पुण्य-समृति भी तथाकथित किण्चन (कृष्णयान)

सामृहिक गान द्वारा ही की जाती है।

हम, किश्चियन लोगों का कृष्णयान लोग अर्थात् कृष्ण-सम्प्रदाय के प्राचीन यूरोपीय हिन्दू होने के इस विषय पर सविस्तार अन्यत चर्चा करेंगे, तथापि यहाँ पर इतना उल्लेख अवश्य क्रेंगे कि इंग्लैंड की गलियों-वाजारों में गुजने वानी 'हरे कृष्ण' गीत की मध्र झंकार इस बात की परिचायक है कि इतिहास पुनः एक परिक्रमा कर रहा है।

फांसीसी लोग सभी प्रकार की अंग्रेजी वस्तुओं के लिए प्राचीन संस्कृत नाम का ही उपयोग करते हैं। फांमीसी जब्द 'आंग्लाइस' जिसका उच्चारण 'आग्ने' होता है, प्राचीन संस्कृत शब्द 'आंग्ल' का अपभ्रंश रूप ही है। इंग्लंड प्राचीन भारतीय शासकों को आंग्ल-देश अर्थात् इंगलिश-लैंड अर्थात इम्बंड के रूप में ही जात था। ऐंग्लिकन, ऐंग्लिसाइज्ड जैसे शब्द उसी बाबीन संस्कृत शब्द 'आंग्ल' से आते हैं। इंग्लैंड किसी समय भारतीय माम्राज्य का एक भाग था-यह उसका अन्य एक प्रमाण है।

हम इसी प्रकार यह भी इंगित कर सकते हैं कि अंग्रेज पुरुष और महिलाएँ जिस सम्राट की अंग्रेजी भाषा (किंग्स इंगलिस) का प्रयोग करते है, बह सब हिन्दू सम्राट् की संस्कृत भाषा ही है। कुछ उदाहरण ये हैं: अंग्रेजी 'की' गब्द संस्कृत की 'गी' है; 'स्वेट' संस्कृत का 'स्वेद' है; 'अपर' संस्कृत का 'कपर' है; 'मैन' संस्कृत का 'मानव' है; 'माउस' संस्कृत का 'मृषक' है; 'यू' और 'वी' संस्कृत 'यूयम' और 'वयम्' हैं। किन्तु हम इस भी सबिस्तार आगे ही उल्लेख करेंगे। यह भी इस बात का एक अन्य प्रमाण ह कि संस्कृत-भाषी हिन्दू राजाओं और कर्मचारियों ने किसी समय इंग्लंड के कार्यों का प्रशासन, संचालन किया था।

अंग्रेजी 'सर' की उपाधि भी संस्कृत के 'श्री' शब्द का अपन्त्र ग रूप है। इसनिए वह ब्रिटिश प्रमु किसी गणमाण्य व्यक्ति को 'सर' की उपाधि बहिता है, तब वह मझाट अनजाने में ही अति प्राचीन उस हिन्दू परम्परा का अनुसरम करता है जिसे इंग्लंड पर शासन करने वाले हिन्दू राजाओं ने प्रारम्म क्या था। 'श्री' अर्थात् 'सर' की उपाधि प्रदान करने में स्वतः

ही धन-अनुदान भी सम्मिलित हो जाता है क्योंकि संस्कृत का 'श्री' शब्द तथा रूप में 'धन' का अथं-द्योतक है।

अंग्रेज लोग स्वयं को 'आयं' कहते हैं, किन्तु जिस शब्द को वे अनजाने ही प्रयोग करते रहे हैं, उसका गूड़ार्थ उनको विस्मृत हो गया प्रतीत होता है। भारत में भी, हिन्दू लोग स्वयं को 'आयं' संज्ञा से सम्बोधित करते हैं। अपनी जीवन-पद्धति को हिन्दू लोग 'आयं धर्म' कहते हैं। अंग्रेज लोग भी अनजाने और रहस्यमय ढंग से ठीक ही हैं। उन लोगों को उस शब्दावली से जो कुछ ज्ञान हो जाना चाहिये, वह यह है कि वे किसी समय आयं धर्म उपनाम वैदिक जीवन-पद्धति उपनाम जीवन की हिन्दू, सनातन पद्धति का पालन किया करते थे। इसका अर्थ यह कहने के समान है कि चिरकालीन विगत-काल में, हजारों वर्षों तक अंग्रेज लोग सभी प्रकार हिन्दू ही थे।

and produced their seasons of the feether feether

प्राचीन इतिहास के सम्बन्ध में अति उथली और अव्यवस्थित जान-कारी की बर्तमान स्थिति में यह कथन कदाचित् दु:साहसपूर्ण और विलक्षण प्रतीत हो कि प्राचीन इंग्लैंड किसी समय एक हिन्दू देश था, तथा इसमें अभी भी कुछ हिन्दू-मन्दिरों व संस्कृत नामों वाले नगरों के चिल्लों के अति-रिक्त कुछ अन्य प्रकार के ऐसे साक्ष्य भी हैं जो उपयुक्त निष्कर्ष की पुष्टि करते हैं।

अपने प्रारम्भिक स्थल के लिए, हम, एन्साइक्लोपीडिया ब्रिटैनिका (बिटिण ज्ञानकोश) से एक अवतरण उद्धत करते हैं। एत्साइन नोपीडिया के बण्ड २१ के पृष्ठ क्रमांक २७५-२७७ पर इंग्लैंड के एक अति प्राचीन स्थान के बारे में जानकारी दी गयी है। इस स्थान का नाम 'स्टोनहींज' अंकित है। उपयुंक्त एत्साइक्लोपीडिया में लिखा है: "सेलिसबुरी, विल्ट-शायर, इंग्लैंड के उत्तर में लगभग आठ मील (१३ किलोमीटर) की दूरी पर एक धुस्स के चारों ओर लम्बे खड़े प्रस्तरों की वृत्ताकार व्यवस्था स्टोनहें का निर्माण पूर्वकालिक नवप्रस्तर युग से प्रारम्भिक कौस्य-युग (१८००-१४०० ई० पू०) के मध्य किसी समय हुआ था। पूर्वकालिक प्राचीनतम सन्दर्भों में से एक किवदन्ती यह है कि ये प्रस्तर किसी जादू से ही आयरमेंड मे वहां ले आये गये थे। इस किवदन्ती में कदाचित् वह धूमिल स्मृति भी छिपी हुई है जिसके अनुसार पेमब्रोकशायर से लाये गये वे 'नीनावम' भी वे जो उस प्राचीन स्मारक के भाग थे। स्टोनहैंज से डूडड्स का प्रकाल्यन सम्बन्ध १७वीं शती में जनता की कल्पना में समाया रहा है। इस स्मारक में अनेक संरचनात्मक तस्व समाविष्ट हैं जो रूप-रेखा में अधिकाशतः वृत्ताकार है। इसके बाहर एक लाई है जो उत्तर-पूर्व में प्रवेश- अन्तराल से टूट गयी है, इसीके भीतर एक बांध भी है…। बांध के भीतर प्र६ विवरों की एक शृंखला है जिनको, इनके अन्वेषक के नाम पर औबे-विवर कहते हैं। इनके और केन्द्र में रखे प्रस्तरों के बीच में विवरों की दो अन्य श्रृंखलाएँ भी हैं, जो अब धरातल पर दिखाई नहीं देती हैं। इनको 'जेड' और 'वी' विवर कहते थे। प्रस्तरों की व्यवस्था दो वृत्तों (बाहरी वत भूरभूरे बालु-प्रस्तरों का और भीतरी वृत्त नीलाश्म का था) और दो कथ्बीकार नालों का था (जिसमें से बाहरी नालाकार भुरभुरे बालु-प्रस्तर का था और भीतरी नालाकार नीलाश्म का था)। इनमें से वाहरी वृत और बाहरी नालाकारों पर पत्थर के सरदल लगे हुए थे। अतिरिक्त प्रस्तरों में से कुछ ये हैं — 'वेदीप्रस्तर' जो केन्द्र की दक्षिण-पूर्व धुरी पर पड़ा है; 'वध-प्रस्तर' जो धुस्स के प्रवेश-द्वार के भीतर है; दो स्थित-प्रस्तर जो बाँध के बिल्कुल समीप अन्दर हैं उत्तर-पश्चिम और दक्षिण-पूर्व में, और 'हील' (हेले) प्रस्तर जो प्रवेश-द्वार के बाहर मार्ग पर खड़ा है... 'समाधिस्थ अवशेष' में लगभग ३० शवों का समाधि-स्थल है। हील प्रस्तर, जो ३५ टन बालु-प्रस्तर का १६ फुट (४.६ मीटर) ऊँचा प्रस्तर-खण्ड है. धुस्स के प्रवेश-द्वार के बाहर स्थित है, किन्तु अपने प्रतिसाम्य की धुरी पर नहीं है। इस धुरी के आर-पार, इसके पश्चिम में चार लम्बे स्तम्भ-छिद्र है जो सम्भवतः किसी पूर्वकालिक लकड़ी के फाटक के चिह्न हैं।(स्टोनहेंज २ में) धुस्स का प्रवेश-द्वार मार्ग द्वारा 'अवन' नदी से जुड़ा हुआ था-यह ऐसा शोभायात्रोपयोगी मार्ग था जिसके साथ समानान्तर बांध व खाइयाँ थीं ... नीलाश्मों की यह सबसे प्रथम व्यवस्था, पंक्तियों में लगभग उत्तरायणकाल में मूर्योदय के समय की गई थी। ३० फुट ऊँचे प्रस्तरों की दिखने वाली सतहों को अति कठोर परिश्रम द्वारा चिकना बनाया गया है "इन संरचनाओं का निर्माणकाल इं० पू० १६वीं शती का प्रारम्भिक अर्डभाग कहा जा सकता है, जिसकी पुष्टिं मोटे तौर पर कार्बन-रासायनिक-पज्जित पर भी हो जाती है। उसके निष्कर्ष के अनुसार यह सम्भवतः २,००० न १,४०० ई० पू० के कालखण्ड में निर्मित हुआ था। यह मामान्यतः और कदाचित् ठीक ही अनुमान किया जाता है कि 'स्टोनहँज' का निर्माण पूजा-नाराधना-स्थल के रूप में हुआ था" तथापि यह जिस धर्म के अनुपालन-

हेत् बना था "उसकी तो माल कल्पना ही करनी होगी" उसका कोई ज्ञान उपलब्ध नहीं है।" (स्टोनहैंज ३क की) बालु-प्रस्तर संरचना की सादृश्यता की धरी की उत्तरायण-पंक्तिबद्धता बहुत पहले ही स्वीकार की जा चुकी है सन् १६६३ ई० में इंग्लैंड के सी० ए० न्यूहम और अमरीका में जी एस व हाकिन्स द्वारा, पृथक्-पृथक्, सूर्यं और चन्द्र के महत्त्वपूणं सूर्योदयों और मूर्यास्तों के समय अतिरिक्त पंक्तियों के अस्तित्त्व सुझाए गये थे। ये विसार निस्सन्देह रूप में उस जन-धारणा को बल प्रदान करते हैं कि स्टोनहें आकाश-पूजन का एक मन्दिर था, किन्तु इसपर सावधानीपूर्वक विचार किया जाना चाहिये क्योंकि अधिकांश ईसाई गिरजाघर इसी प्रकार खगोलशास्त्र-विद्यामूलक है। हाकिन्स ने यह भी सुझाया कि ५६ औं विवरों का वृत्त चन्द्र और सूर्य के ग्रहणों, तथा चन्द्र के महत्त्वपूर्ण भविष्य-कथनों के लिए गणक-यन्त्र के रूप में प्रयुक्त हुआ होगा" इसकी सम्भावना से इन्कार नहीं किया जा सकता।

उपयंक्त अवतरण से जो महत्त्वपूर्ण बातें ज्ञात होती हैं, वे ये हैं कि स्टोनहेज नाम से पुकारी जाने वाली प्रस्तर-संरचना एक मन्दिर है, कि यह २,००० ई० पू० तक की प्राचीन हो सकती है, कि इसके प्रवेश-द्वार से अवन नदी तक का मार्ग लगभग दो मील दूर तक था, कि मन्दिर में ऐसे पत्यर है जिनकी सतहें अति चमकीली हैं, कि वहाँ एक वध-प्रस्तर भी है, कि यह मन्दिर नदी के साथ एक शोभायात्रोपयोगी मार्ग द्वारा जुड़ा हुआ या, कि मन्दिर के प्रवेश-द्वार पर एक समारोह सम्बन्धी फाटक था (जिसे लकड़ी का बताया गया है), कि उन दिनों में शवों की समाधियाँ बना दी जाती थी, कि मन्दिर का सम्बन्ध आकाश-पूजन से था, कि इसके प्रवेश-द्वार को (जून २२) ग्रीष्मकालीन उत्तरायण सूर्योदय से पंक्तिबद्ध किया हुआ था, कि मन्दिर के चारों ओर बने हुए चिह्न इस ओर संकेत करते हैं कि मह मूर्व और चन्द्र (तथा सम्भवतः, सभी अन्य यहों के भी) उदय और त्रस्त के समयों का अध्ययन करने के लिए यह एक वेधशाला थी, कि अधिकांग ईसाई गिरजायर नक्षत्र-प्रहों के अनुरूप ही अधिष्ठित हैं, कि ५६ जीव-विवर गणक-पन्तों के रूप में उपयोग में आते रहे होंगे जो चन्द्र और न्यं बहुणीं, तथा चन्द्र के महत्त्वपूर्ण उदयों के भविष्य-कथन करते होंगे,

और कि मन्दिर के प्रवेश-द्वार के ठीक बाहर मार्ग में ही एक १६ फुट ऊँचा पत्यर अभी भी स्थित है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

'एन्साइक्लोपीडिया ब्रिटानिका' में स्वीकार किया गया है कि इंग्लैंड में उस प्राचीन युग में व्यवहृत धर्म के बारे में कुछ पता नहीं है, किन्तु स्टोनहैज के बारे में अनुसन्धान-उपलब्धियां माल हिन्दू-धमं से ही संगत बैठती हैं।

स्टोनहँज-काल (१८००-१४०० ई० पू०) में एकमात्र हिन्दू-धर्म ही विश्व को ज्ञात था। हिन्दू-धर्म के मूल ग्रन्थ वेद तथा रामायण, महाभारत उसी काल-क्रम में आते हैं।

हिन्दू लोग ही अपने मन्दिरों का सम्बन्ध स्थल-मार्ग द्वारा नदियों से स्थापित करते थे। स्टोनहैंज का अवन नदी से सम्बन्ध उसी प्रकार का है। भारत में ऐसे अगणित मन्दिर हैं जिनके प्रवेश-द्वार का निर्माण इस प्रकार किया गया है कि विशिष्ट दिनों पर, सूर्य की किरणें मुख्य आराध्य-प्रतिमा पर सीधी पड़ें। स्टोनहैंज में भी ऐसा ही है।

हिन्दू लोग अपने मन्दिरों का सम्बन्ध स्थल-मार्ग द्वारा नदियों से करने के लिए प्रसिद्ध हैं। स्टोनहेंज मन्दिर का सम्बन्ध अवन नदी से था। शोभा-यात्रोपयोगी मार्ग भी हिन्दुओं की उस रीति का द्योतक है जिसके अनुसार देव-मूर्तियों को विसर्जन-हेतु नदियों में प्रवाहित कर दिया करते थे। स्वयं 'अवन' नदी का नाम भी संस्कृत के 'अरुण' शब्द का अपभ्रंश रूप हो सकता है—'अरुण' का अर्थ लालिमायुक्त भोर-काल का सूर्य है। यह निष्कष इस तथ्य से भी स्वीकार्य प्रतीत होता है कि ड्रइड्स लोग सूर्य का आह्वान करने के लिए स्टोनहैंज मन्दिर में उषाकाल की बेला में एकत्र होते हैं।

प्रस्तरों की सतहों को चमकाने की परम्परा भारत में अति सामान्य, प्रचलित है। ऐसे बीसियों मन्दिर हैं जिनमें विशाल वर्गाकार स्तम्भ हैं जिनकी गोलाकार सतहें चमकीली रखी गयी हैं ताकि मन्दिरों में होने वाले पवित्र नृत्यों का उनमें प्रतिबिम्ब देखा जा सके। ऐसे मन्दिर अभी भी दक्षिण के हेलबिड और अन्य ऐतिहासिक स्थानों पर देखे जा सकते हैं।

वध-प्रस्तर बकरियों अथवा भैसों की बलि चढ़ाने की भारतीय क्षत्रियों की परम्परा की स्मृति दिलाता है।

स्टोनहेंज मन्दिर का प्रवेश-द्वार इस प्रकार पंक्तिबद्ध किया गया वा

क (उत्तरायण में) २२ जून को सूर्य की किरणें सीधी प्रविष्ट हो जाएं। कि (उत्तरायन न) हिन्दुओं के मूल निवास-स्थान भारत में, कोल्हापुर और जयपुर जैसे स्थानों में बहुत सारे ऐसे मन्दिर हैं जिनके प्रवेश-द्वार इस प्रकार वैज्ञानिक रूप में म बहुत का कि स्टोनहैंज मन्दिर के समान ही, धार्मिक महत्त्व के विशिष्ट अवसरों पर, उन मन्दिरों की मुख्य देव-प्रतिमाओं पर सूर्य की किरणें सीघी पड़ती है।

हिन्दुओं का आदि-स्थान भारत माल ही ऐसा स्थान है जिसको इस बात का गर्व हो सकता है कि स्टोनहैंज के समान ही वहाँ भी खगोलीय पर्यवेक्षणों-हेतु प्रस्तरों और चिनाई की असंख्य संरचनाएँ निर्मित हैं। खगोल-मास्त्रीय चिह्नों से युक्त ऐसे अनेक भवन जयपुर, उज्जैन और नयी दिल्ली जैसे भारत के अनेक नगरों में अभी भी भली भाँति रक्षित देखे जा सकते हैं।

कुतुबमीनार नाम से पुकारा जाने वाला हिन्दू ज्यामिति स्तम्भ उसी युग में सम्बन्ध रसता है जिस युग से स्टोनहैं ज-वेधशाला। २३८ फट ऊँचे हिन्दू स्तम्भ - कुतुबमीनार के चारों ओर २७ नक्षत्रीय मन्दिर थे जिनको कुतुबुद्दीन ने विनष्ट किया था। स्टोनहैंज में भी इसी प्रकार के मन्दिर थे, बंसा एन्साइक्लोपीडिया ने उल्लेख किया ही है।

उस विस्मरणातीत युग के विश्व-इतिहास में भारत ही एकमान ऐसा देश है जिसने चान्द्र पंचांग पर विशेष वल दिया है और प्रत्येक नागरिक के बीवन को अति मूक्ष्म नक्षवीय प्रयंवेक्षणों से सम्बन्धित किया है तथा ग्रहणी के दिन मुद्रिकारक स्नान करने, नव चन्द्र व पूर्णिमा के दिन भी स्नान करते, प्रत्येक पखवाड़े की एकादशी को त्रत करने, कुछ विशिष्ट धामिक कमंबाण्ड करने, कुछ दानादि करने का विधान किया हुआ है। आकाशीय-पिण्डों का इस प्रकार अतिसूक्ष्म अध्ययन और उनकी समीक्षा प्राचीनतम वेदों ने प्रारम्भ कर सभी हिन्दू साहित्य में प्रमुख रूप में उल्लिखित है।

नमी दिल्ली स्थित प्राचीन हिन्दू वेधशालाओं और स्टोनहींज की वेध शाना के बीच महत्त्वपूर्ण सम्पर्क-मूल अर्द्ध राजि को 'मृत्य' घण्टा मानने की प्रोनित्य समय-प्रणाली में मिलता है। अदंराति से घड़ी को मिलाने और व्ह नयो तारीब प्रारम्भ करने की पद्धति अत्यन्त ऊटपटाँग है। फिर भी वद्या कारण है कि अंग्रेजी-पंचांग इस असुविधाजनक घड़ी से चिपटा हुआ

है ? इसका स्पष्टीकरण यह है कि प्राचीन इंग्लंड हिन्दू-देश होने के कारण वहाँ के प्रबुद्ध-जन भारत में सूर्योदय के समय के अनुरूप अपना समय निश्चित करने लगे। भारतीय और अंग्रेजी समयों में साढे पाँच घण्टे का अन्तर है। इंग्लैंड में अर्द्धराद्रि के समय का भारत के सूर्योदय से तादातम्य है। इसी प्रकार, भारत का नूतन वर्ष-दिवस, जो चान्द्र-गंचांग के अनुसार २५ मार्च के लगभग होता है, सन् १७५२ ई० तक इंग्लैंड का नया साल प्रारम्भ होने का दिन था। घंटे का अर्थ-द्योतक अंग्रेजी शब्द 'आवर' संस्कृत के 'होरा' शब्द का अपभ्रंश है। प्रचलित अंग्रेजी वर्ष के कम-से-कम चार मासों के नाम तो संस्कृत शब्दों पर ही हैं; यथा सेप्टेम्बर (सप्त-अम्बर), अक्टबर (अष्ट-अम्बर), नवम्बर (नव-अम्बर) और दिसम्बर (दश-अम्बर) । इनका अर्थ क्रमशः आकाश-मण्डल का सातवा, आठवा, 'नवा और दसवां भाग है। लैटिन भाषा में दो अन्य नाम भी हैं जो हिन्दू पंचांग-वर्ष के ही हैं - मारजिओ (मार्गशीषं) और मागो (माघ)। यह तथ्य इस बात को भी सिद्ध करता है कि नयी दिल्ली स्थित कुतुबमीनार अर्थात् बराहमिहिर वेधशाला और इंग्लैंड-स्थित स्टोनहेज-वेधशाला के मध्य खगोलशास्त्रीय सामग्री का आदान-प्रदान होता रहता था।

विग्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

अविस्मरणीय अभ्यास के अनुसार भारत की केन्द्रीय याम्योत्तर रेखा दिल्ली, उज्जैन और लंका से गुजरती थी। महा-अंकलेश्वर के नाम से विख्यात, उज्जैन का सुप्रसिद्ध शिव मन्दिर इस प्रकार बना हुआ था, तथा वहाँ स्थित शिवलिंग इस प्रकार अवस्थित था कि वह याम्योत्तर रेखा उसको दो समान भागों में विभाजित करती थी। इंग्लैंड में भी किसी शिव मन्दिर में शिवलिंग इसी प्रकार अवस्थित रहा होगा कि उत्तरायण के उदीयमान सूर्य (दिनांक २२ जन) की सीधी किरणें इस शिवलिंग को सध-स्नान कराती रही होंगी। इंग्लैंड की केन्द्रीय याम्योत्तर रेखा वहीं से गुजरती होगी।

दो विशिष्ट उदाहरणों द्वारा सिद्ध किया जा सकता है कि सम्पूर्ण प्राचीन यूरोप में हिन्दू शिव-पूजा प्रचलित थी। प्राचीन इटली में अनेक ।णव-प्रस्तर (शिवलिंग) खोदकर निकाले गये हैं। इन्हीं में से एक शिव-लिंग) रोम-स्थित पोप के वेटिकन नगर में एट्रुक्कन संग्रहालय में दर्शनार्थ

रखा हुआ है। एन्साइक्लोपीडिया ब्रिटैनिका में 'एट्रूक्स्कन' और 'एट्रहरिया' शीर्षकों के अन्तर्गत यह भी अंकित है कि इस शिव-प्रस्तर को र्डम' और 'ईम्बर' के हिन्दू, संस्कृत नामों से भी पुकारा करते थे। मै अपनी इस धारणा के पक्ष में कि प्राचीन इंग्लैंड के मन्दिरों में शिलाखण्ड के रूप में विद्यमान हिन्दू भगवान् शिव की पूजा हुआ करती थी, 'मक्का की यावा' शोषंक पुस्तक से कुछ पंक्तियां उद्भुत करता हूँ। इस पुस्तक की लेखिका है लेडी ईबलिन कोबोल्ड। इस पुस्तक के पृष्ठ १३४ पर लेखिका ने लिखा है-"ऐतिहासिक प्रस्तरों के प्रति श्रद्धाभाव व्यक्त करने में मुस्लिम लोग अकेले ही नहीं है: असंख्य उदाहरणों में से एक उदाहरण जैकब का है जिसने एक स्मारक के रूप में एक प्रस्थर स्थापित किया था, और इंग्लैंड के सभी सम्राटों को वैस्ट मिस्टर एथे स्थित उसी प्रस्तर पर राजमुक्ट धारण कराये जाते हैं, इस प्रस्तर की प्राचीनता सिद्ध करने के लिए इतनी सारी विचिव कहानियाँ गढ़ी जाती हैं।" यह इस बात का प्रमाण है कि वेस्टमिस्टर एवे एक प्राचीन हिन्दू शिव मन्दिर के स्थान पर ही स्थित है। और चॅकि भगवान् शिव का सम्बन्ध शुभारम्भ और संहार, दोनों, से ही है, इसलिए उच्च और मक्ति-सम्पन्नों को वैस्टिमिस्टर एवं में दफ़नाने की पद्धति प्रारम्भ हो गई।

इस मन्दर्भ में हम एन्साइक्लोपीडिया ब्रिटैनिका का प्यंवेक्षण पुनः स्मरण कराना चाहते हैं। उत्पर कहा जा चुका है कि "अधिकांश ईसाई गिरजायर सगोलशास्त्रीय विद्या पर अवस्थित हैं, उससे अभिप्रेरित हैं।" हम उपर पहने ही यह बात सिद्ध कर चुके हैं कि प्राचीन हिन्दू पद्धति के अनुसार, जो हमारे युग में भी ज्यों-की-त्यों प्रचलित है, सभी मन्दिरों को भी वगोलशास्त्रीय विद्या पर अवस्थित, अभिप्रेरित रहना पड़ता है। ईसाई बह्मविद्या में इसका प्रत्यक्ष औचित्य न होने के कारण भी प्राचीन ईसाई गिरजायरों का खगोलशास्त्रीय विद्या से अभिप्रेरित होना इस बात डा पर्याप्त प्रमाण है कि वे सब हिन्दु मन्दिर थे।

रैसाइयत द्वारा पद-दिलत होने से पूर्व उपासना-गृहों में वेदों का गान होता था। यह तथ्य बंधेजी के 'साम' शब्द से सिद्ध होता है जो सामवेद से उत्पन्त है। विरवाधरों में अभी तक 'सामों' का गायन होता है, किन्तु संस्कृत 'साम' का माल नाम ही शेष रह गया है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

बाइबल में डेविड का उल्लेख अनेक साम (गीतों) के रचियता के क्ष्म में किया जाता है। डेविड का सन्दर्भ द्रविड़ (पुरोहित) से है, जो वैदिक ऋचाओं का सम्पादन और गायन किया करता था। ये द्रविड़ लोग आधुनिक ब्रिटेन में ड्राइड्स के रूप में अब भी विद्यमान हैं; वे भारत में द्रविड़ों (तथ्यत: सभी हिन्दुओं) की ही भाँति सूर्यदेव का आह्वान करते हैं। इनका गीत संस्कृत के पुनीत गायती-मन्त्र का यथार्थ अनुवाद है।

ड्राइड्स अर्थात् द्रविड् लोग इंग्लैंड में प्राचीन हिन्दू धर्म के अनुयायी है। ये स्टोनहैंज मन्दिर में २२ जून को गायती मन्त्र का पाठ करते हैं।

यह परम्परागत मान्यता कि सभी अंग्रेज व्यक्ति (और तथ्यतः, सभी
यूरोपीय और विश्व के अनेक समुदाय भी) आयं हैं, अनिवायं रूप में उनके
पूबंकालीन हिन्दू होने की एक स्मृति ही है। जैसी सामान्य भ्रामक धारणा
है, आयं कोई जाति न होकर जीवन की हिन्दू पद्धित है। यदि 'आयं' शब्द
किसी जाति का द्योतक रहा होता, तो इसमें ईरानियों, यूरोपीयों और
भारतीयों जैसे पृथक्-पृथक् रंग, आकृति और बनावटों वाले विभिन्न जनसमुदाय कभी भी सम्मिलत न रहे होते। वे सभी आयं कहलाते हैं क्योंकि
वे सभी हिन्दू ही थे। भारत में आयंसमाज, आयं-धमं, सनातन धमं और
वैदिक जीवन-पद्धित सब-के-सब हिन्दूधमं के पर्यायवाची ही हैं। इससे सभी
लोगों के समक्ष स्पष्ट हो जाना चाहिये कि जब अंग्रेज तथा अन्य समुदाय
स्वयं के सम्बन्ध में आयं होने का दावा करते हैं, तब वे पूर्वकाल में हिन्दू
होने की स्मृति को ही सजग करते हैं।

उपर्युक्त उपलब्धि के सम्बन्ध में एक अन्य लघु विवरण भी विल्कुल सही बैठता है। वह यह है कि जिस प्रकार भारत में बहुसंख्यक समाज का हो एक अंश द्रविड़ लोग है, उसी प्रकार इंग्लैंड में भी अंग्रेज आयों अर्थात् इंग्लैंड में प्राचीन हिन्दू धर्म का ही एक भाग वहां के ड्राइड्स अर्थात् द्रविड़ लोग हैं।

इंग्लैंड के कुछ शहरों के नामों में जुड़ा 'शायर' प्रत्यय संस्कृत शब्द 'ईंग्वर' का अपभंश है। जैसे शिव मन्दिरों से प्रतिष्ठित हयम्बकेश्वर, लंकेश्वर, घृश्नेश्वर तथा गढ़मुक्तेश्वर आदि नगरियां भारत में हैं, उसी प्रकार

इंग्जैंड में भी प्राचीन जिवमन्दिरों की पुण्यस्थलियों हैं जो लंकाणायर, पेमबोकज्ञायर और हैम्पणायर जैसे नामों से जानी जाती है।

इसी प्रकार, 'सेलिसबुरी, बाटरबुरी, कैन्टरबुरी' जैसे अंग्रेजी नामों में प्रगुवत अस्य 'ब्री' प्राचीन संस्कृत शब्द 'प्री' का स्मरण दिलाने वाला है जो उन दिनों का परिचायक है जब इंग्लैंड एक हिन्दू देश था। भारत में और स्थाम में (जो स्वयं हिन्दू देश था) अभी भी 'सुदामापुरी, कृष्णपुरी, बोतपुरी (स्याम में यह बोलबुरी है) और राजपुरी (स्याम में यह राज-ब्री है) जैसे नगर अभी भी हैं। कल्पित अंग्रेजी नाम 'सेलिसवुरी' सभी प्रकार संस्कृत है, जो जील-ईश-पुरी अर्थात् 'पर्वत के देवता (भगवान शिव) की नगरी' है-यह स्पष्टतः दर्भाया है कि 'सेलिसवुरी' एक पहाडी क्षेत्र में स्थित है। इस तथ्य को पुष्टि प्राचीन अथवा नवीन (प्रचलित) भौगोलिक मानविवों को देखकर की जा सकती है। विल्टशायर क्षेत्र, जिसमें स्टोनहैंब स्थित है, वहाँ पर एक प्राचीन हिन्दू शिवमस्दिर की िडमानता का बोधक है जैसाकि 'ईण्वर' (भगवान शिव) के द्योतक अन्य 'णायर' गद्ध से प्रत्यक्ष ही है। सेलिसवुरी का पहाड़ी भूगोलगत नाम भी इस तथ्य का प्रमाण है कि यह नाम एक पहाड़ी क्षेत्र और एक हिन्दू मन्दिर के यथार्थ रूप में खोतक संस्कृत शब्द 'शैल-ईश-पुरी' का अपश्चश का है। यह प्राचीन इंग्लंड की हिन्दू-पैत्कता का एक अति लघु तथापि महत्त्वपुणं संवेतक है। एक समानान्तर उदाहरण मुद्रस्थ मलयेशिया का प्रस्तृत किया जा सकता है जहां 'सगई पट्टिन' नगर संस्कृत का 'श्टेंग पट्टन' (अर्थात् पहाडी नगर) है और 'पेतालिंग जय' 'स्फटिक' लिंग जयन' अर्थात् महास्फटिक (म्बेत) शिवसिंग अब मस्जिद में परिवर्तित हुआ) है। यदि पेतालिंग जम को सबसे पुरानी मस्जिद के आस-पास, चारों ओर, पुरा-तस्बीय खदाई-कार्य किया जाये, तो निष्चित है कि वह मस्जिद एक णिय मन्द्रित सिद्ध होगी।

जाइए हम अब स्वयं इंग्लंड ग्रस्ट का मूल विचार करें। इसका सम्इत-मूल लोज निकालने के लिए हमें सर्वप्रथम यह ध्यान रखना चाहिये कि सम्इत का 'यांचि शहर अंग्रेजी भाषा में 'ग्लंड' के रूप में निरन्तर बतन (प्रयुक्त) हो रहा है। इसी प्रकार 'लेप-स्टैण्ड' में प्रयुक्त 'स्टैण्ड' शहर भी संस्कृत का 'स्थान' शब्द है। यह इस बात का द्योतक है कि संस्कृत का अन्य 'न्थ' अथवा 'थान' अंग्रेजी के 'एण्ड' में बदल गया है। आइए, हम अब प्राचीन भौगोलिक मानचित्र को पुनः देखें, जिसमें प्राचीन हिन्दुओं ने अपने देश का नाम 'सिन्धु-स्थान' (अर्थात् हिन्दू-लैंड) और अन्य देशों का बाम 'अफ़गानिस्तान, बलूचिस्तान, तुराा-स्थान (आधुनिक तुर्की) और अब-स्थान (आधुनिक अरेबिया) रखा था। इसी प्रकार, उन्होंने अंग्रेजी-द्वीप का नाम 'आँगल-स्थान' (जो संस्कृत भाषा में अभी भी ज्यों-का-त्यों प्रयुक्त होता है) रखा था। अंग्रेज लोगों का मूल संस्कृत नाम 'ऑग्ल' (न कि 'इंगलिश') होता 'आंग्लेस' और 'आंग्लों' (सेक्सन) और (फांसीसी लोगों द्वारा अभी भी प्रयुक्त) 'आंग्लाइस' शब्दों की विद्यमानता से सिद्ध ही है। अतः, 'ऑग्ल-स्थान' 'आंग्ल-एण्ड' हो गया जो आधुनिक शब्द-व्यवहार में 'इंग्लैंड' में बदल गया।

ब्रिटेन (बृहत्-स्थान) संस्कृत शब्दावली का अपभ्रंश है। 'बृहत्-स्थान' महान् द्वीप का द्योतक है। किन्तु 'ब्रिटेन' शब्द का मूल संस्कृत-माहात्म्य भुला देने के कारण अंग्रेजी शब्दावली में विशेषण 'ग्रेट' का प्रयोग दोहराया जाता है।

यही बात विश्व के अन्य भागों में भी हुई है। प्राचीन हिन्दुओं ने मिस्र देश में बहने वाली नदी का नाम 'नील' रखा था जो उसके नीले जल का परिचायक था। किन्तु प्राचीन, संस्कृत परम्परा विस्मृत हो जाने के कारण, शताब्दियां व्यतीत हो जाने पर, मिस्र देशवासियों ने 'नील' शब्द को कोई रहस्यमय, निरथंक व्यक्तिवाचक नाम समझकर अपनी नदी के साथ 'नीली' विशेषण और जोड़ दिया। वे अब उस नदी को 'नीली नील' (ब्ल्यू नील) कहते हैं।

'णायर-स्टन, हैम्पटन और केन्सिगटन' जैसे नामों में प्रयुक्त, नगरों और अन्य बस्तियों के नामों में प्रयुक्त अन्त्य 'टन' या 'स्टन' संस्कृत के अन्त्य 'स्थान' का द्योतक है। ऊपर दी गई ब्युत्पत्ति के अनुसार, स्पन्ट है कि 'णायर-स्टन' 'ईश्वर-स्थान' अर्थात् 'भगवान् शिव का स्थान' (मन्दिर अथवा नगरी) है।

जब स्वयं अंग्रेजी भाषा संस्कृत शब्दों से भरी पड़ी है, तब इसमें कोई

XAT,COM

आश्चर्यं की बात नहीं है कि इंग्लैंड के नगरों के नाम संस्कृत-नामों पर है। अंग्रेजी भाषा प्रचुर माला में संस्कृत णब्दों से भरी पड़ी है क्योंकि स्मरणातीत युग में जब बिटेनवासी हिन्दू थे, तब वे साम-ऋचाओं का पाठ करते थे, सभी पाष्प्रिय और धार्मिक कृत्यों के लिए संस्कृत का ही प्रयोग करते थे। 'सेंट' शब्द संस्कृत के 'सन्त' शब्द के अतिरिक्त अन्य कुछ नहीं है। 'काइस्टमास' (क्रिसमस) और 'माइकेलमास' में प्रयुक्त 'मास' शब्द उस महीने का द्योतक संस्कृत 'मास' शब्द है जिसमें काइस्ट अथवा 'माइकेल' के समारोह सम्पन्न होते हैं। इसका एक अन्य संकेतक है प्रचलित अंग्रेजी भाषायी आदरसूचक शब्द 'सर'। लगभग २,००० वर्ष तक संस्कृत से सम्बन्ध न रहने के कारण बिटेनवासियों ने भ्रम-वश, अशुद्ध रूप में संस्कृत के कृद 'श्री' शब्द के दो व्यंजनों और एक स्वर की व्यवस्था को 'सर' करने में एक व्यंजन, एक स्वर और एक व्यंजन का रूप दे दिया।

प्राचीन बिटेनवासियों को हिन्दू बताने वाले अन्य साक्ष्य का एक अंश उनके चिकित्सा सम्बन्धी शब्दों में प्राप्त होता है जो हिन्दू चिकित्सा-प्रणाली—आयुर्वेद से ही ब्युत्पन्न हैं। 'हिक्कप्स' शब्द लो जो संस्कृत का 'हिक्क' है; 'हार्टे' 'हार्दिक' से ब्युत्पन्न है; 'डेंटिस्ट्री' 'दन्त-शास्त्र' से है; 'हाइड्रो-सेफेलिया' 'आद्रं-कपाल' है; 'ओस्टिओ-पोरोसिस' हड्डी के अर्थ-योतक संस्कृत 'अस्य' शब्द से है; इसी प्रकार, 'ओस्टिओ-मेलेसिया' 'अस्यि' का 'मिलन' हो जाना है। 'कफ्र' उसी उच्चारण सहित हिन्दू, संस्कृत शब्द है जिसका अर्थ योडा-सा परिवर्तित हो गया है अर्थात् संस्कृत में यह 'बलगम' का योतक है।

प्राचीन ब्रिटेनवासियों की अन्य पाठ्य-पुस्तकों भी संस्कृत में होना मिद्र करने बाला एक शब्द 'ट्रि-गोनो-मेट्री' है जो संस्कृत का 'त्रि-गुण-मात्रा' है।

प्राचीन बिटेनवासी संस्कृत बोला करते थे — यह तथ्य पुत्र के द्योतक अपेबी के 'सन' और 'मोन्नी' शब्दों से, जो संस्कृत के 'सूनुः' शब्द से खुल्यन है, प्रत्यक्ष हो जाता है। 'नेविगेबिलिटी' विशुद्ध संस्कृत-समास 'नावियनन-बल-इति' है। 'रिसीवेबिलिटी', 'एबिलिटी', 'पैलेटिबिलिटी', एड्याइडे-बिलिटी' असे शब्दों में अन्त्य 'बिलिटी' संस्कृत का 'बल-इति' है जिसका अर्थ 'के लिए सामर्थ्य' है। संस्कृत भाषा के 'हन्ता', 'हन्तारी', 'हन्तार' की अंग्रेजी के 'हन्ट', 'हन्टर', 'हंटिंग' शब्दों से तुलना की जा सकती है। इसी प्रकार, अंग्रेजी भाषा के 'विडो', 'विडोअर' संस्कृत भाषा के 'विधवा' और 'विध्रुर' से ब्युत्पन्न हैं।

अंग्रेज़ी स्थानवाचक शब्दों के अन्त्य भाग सभी प्रकार संस्कृत भाषा के ही हैं। कुछ विशिष्ट उदाहरण निम्नलिखित प्रकार हैं—

बोरो=पुरा, पुर।
बुरी (जैसे सेलिसबुरी में) = पुरी।
हम (जैसे बर्रामहम, सनड्रिंग्हम में) = धाम।
टन (जैसे हैम्पटन, वाशिंगटन में) = स्थान।
शायर (जैसे लंकाशायर में) = ईश्वर।

इन सब तथ्यों का सारांश यह है कि प्रचलित धारणा के बिल्कुल विपरीत, ब्रिटेन का तो अति प्राचीन इतिहास है। यह कथन आंशिक रूप में ही सत्य हो सकता है कि जब रोमन लोगों ने ब्रिटेन में पदापंण किया, तब ब्रिटेनवासी असभ्य थे—अर्थात् इतिहास में किसी एक विशेष समय आक्रमणों, या प्राकृतिक विपदाओं के कारण ब्रिटेन अज्ञान और अकिचना-वस्था को प्राप्त हो गया था। यदि आज ब्रिटिश इतिहास को माद्र ५०० वर्ष पूर्व से ही सूत्रबद्ध किया जा सकता है, तो उसका कारण यही है कि ईमाइयत इंग्लैंड के पूर्व इतिहास को उसी प्रकार समूल नष्ट करने में सफल हो सकी जिस प्रकार इस्लामी धर्मोन्माद ने अरबों के दिमाश से उनका मुस्त्रिम-पूर्व इतिहास समाप्त कर दिया। किन्तु उपर्युक्त सूत्र रोमन-आक्रमण से कई प्रताब्दियों पूर्व के इंग्लैंड का इतिहास पुनः खोज निकालने में महायक हो सकते हैं। इस प्रकार का सत्प्रयत्न यूरोप के अन्य देशों व भारत के प्राचीन इतिहास के सम्बन्ध में नया प्रकाण डालेगा। आशा की जाती है कि किच रखने वाले विद्वान् अन्वेषण की इस नयी दिशा में आगे पग बढ़ाएँगे।

# वैस्ट मिन्स्टर एबे भी एक शिवमन्दिर है

लन्दन का बैस्ट मिन्स्टर एवं सामान्यतः एक ऐसे गिरजाघर, भवन के क्ष्य में विख्यात है जहां अंग्रेजी सम्राटों को राजमुकुट पहनाया जाता है, और यह उस स्थान के रूप में भी प्रसिद्ध है जहां विशिष्ट अंग्रेज व्यक्तियों को मरणोपरान्त दक्षनाया जाता है। किन्तु इसका सबसे अधिक चमत्कारी रूप, जो अभी तक सबंधा अज्ञात रहा है, यह है कि यह स्थान एक अति प्राचीन जिवमन्दिर भी है क्योंकि इसमें सन् १२१६ ई० से ही एक अति प्राचीन, पवित्र हिन्दू प्रस्तर-चिह्न रखा हुआ है।

इससे भी आगे, और अधिक महत्त्व की जो बात है वह यह है कि जिस प्रकार चिर-स्मरणातीत युगों से भगवान् शिव हिन्दु शासकों के राजकुल-देवता रहे हैं, लगभग उसी प्रकार वह अति प्राचीन पवित्र हिन्दू प्रस्तर भी ग्रेट ब्रिटेन का राजकुलीन आराध्य-देव रहा है।

वैस्ट मिन्स्टर एवं में प्रतिष्ठित उस प्राचीन प्रस्तर का विवरण (सन् १६३१ ई॰ में स्थापित) नाम-अनुक्रमणिकासहित निरन्तर आद्यतन रखी गई महत्त्वपूर्ण विश्व-घटनाओं की साहित्यिक दैनंदिनी, कीसिंग के तत्कालीन अभिनेख, १६५०-५२, के खण्ड VIII, पृष्ठ १११८८ पर दिया हुआ है। इन अभिनेखों को कीसिंग की निजी प्रकाशन संस्था 'कीसिंग्स पब्लिकेशन्स निमिटेड', (सन्दन) ने प्रकाशित किया था।

इसमें उल्लेख है: "अभिषेक-प्रस्तर, जिसे बहुधा स्कोन-प्रस्तर अथवा प्रारम-प्रस्तर के नाम से सम्बोधित करते हैं, रिक्तम भूरे रंग का भूरभुरा बालका प्रस्तर है जिसका क्य, स्यूल-क्य में आयताकार है। यह लगभग ४५० पीष्ट बारी प्रस्तर-खण्ड है, जिसकी लम्बाई २६-१/२ इंच, चौड़ाई १६-१/२ इंच और मोटाई ११ इंच है। इसे स्कांटलैण्ड के राजाओं द्वारा 'अभिषेक-प्रस्तर' के रूप में सन् १२६६ ई० तक उपयोग में लाया गया था। जन राजाओं को (पर्थ के निकट) स्कोन में राजमुकुट धारण कराया गया जन राजाओं को (पर्थ के निकट) स्कोन में राजमुकुट धारण कराया गया जा। एडवर्ड । ने सन् १२६६ ई० में स्कॉटलैंण्ड पर आक्रमण किया, वहाँ के राजा (जान वेलिओल) पदच्युत किया, और वह इस विशिष्ट प्रस्तर को लन्दन ले आया तथा इसे वैस्ट मिन्स्टर एवे में स्थापित कर दिया, जहाँ इसके चारों ओर एक अभिषेक-कुर्सी बना दी गई। इस अभिषेक-कुर्सी और स्कोन-प्रस्तर का इंग्लैंड के प्रत्येक राजा के अभिषेक के लिए और एडवर्ड ।। के बाद ग्रेट ब्रिटेन के प्रत्येक राजा के अभिषेक के लिए किया गया था। सन् १६५० ई० में किसमस-दिवस पर इसे हटा लेने से पहले यह प्रस्तर कभी भी एबे से दूर नहीं गया था (सन् १६३६-४५ युद्ध की अवधि में इस प्रस्तर को इस्लिपा गिरजाघर में गाड़ दिया गया था), जबिक अभिषेक-कुर्सी एवे को दो बार त्याग चुकी है: ओलिवर कोमवेल को लार्ड प्रोटेक्टर प्रतिष्ठित करने के समय, जब वह समारोह वैस्ट मिन्स्टर महाभवन में हुआ या और दूसरी बार सन् १६३६-४५ की लड़ाई के समय, जब इसे सुरक्षा की दृष्टि से ग्लासेस्टर धर्मपीठ ले जाया गया था।

उस पवित प्रस्तर के सम्बन्ध में, जिसे आजकल स्कोन-प्रस्तर और प्रारब्ध-प्रस्तर कहा जा रहा है, उसी प्रकाशन में अंकित है: "जबिक स्कोन-प्रस्तर का एक अधिकृत इतिहास है जो लगभग ६०० वर्ष तक पीछे जाता है, इसका मूल अज्ञात है, और इसके सम्बन्ध में अनेक प्राचीन दन्तकथाएँ भी प्रचलित हैं। एक कथा के अनुसार यही वह प्रस्तर है जिसपर सिर रखने पर, बीथल में (उत्पत्ति-प्रन्थ रूद, X-XIX) जैकब ने दिव्य झाँकी देखी थी, और जो फिलिस्तीन से मिस्न, स्पेन, आयरलैण्ड और उस देश से प्राचीन स्कॉटबासियों के निष्क्रमण के साथ-साथ स्कॉटलैण्ड चला आया था। कुछ इतिहासकारों द्वारा यह बात सम्भव मानी गई है कि यह प्रस्तर उस आयरिश प्रमुख केन्नेथ मेक-एल्पाइन तक के सभी स्कॉटलैण्डवासी सम्नाटों के अभियेकों के अवसरों पर उपयोग में लाया गया था, जिसने पिक्ट्स लोगों को जीता था और (पिक्ट्स की राजधानी) स्कोन में लगभग ६५० ई० में अपना राजवंग स्थापित किया था। इस धारणा के बारे में विभिन्न मत हैं कि इसी प्रस्तर को पिक्ट्स-सम्नाटों के राज्यारोहण के अवसरों पर काम में

नावा गवा या अथवा स्कॉट लोगों द्वारा इसे आयरलैण्ड से लाया गया था (बहु परम्परा इसका सम्बन्ध 'तारा गढ़' स्थान पर प्राचीन आयरिश सम्राटों के अभिषेक-समारोहों से जोड़ती है) ।"

उपयुक्त विवरण से यह स्पष्ट है कि यह तथाकथित प्रस्तर, जिसका ६०० वर्षों का अधिकृत इतिहास उपलब्ध है, विस्मरणातीत प्राचीन युग का है और इसका निरन्तर सम्बन्ध सम्राटों के राज्याभिषेकों से रहा है। अत:. यह प्रत्यक्ष रूप में मुस्लिम-पूर्व और ईसा-पूर्व युग की आराध्य-वस्तु रही है। इस प्रस्तर का विवरण अर्थात् इसका रंग, वजन और आकार (लम्बाई, चौडाई और मोटाई) हमें सहायक है कि हम इसे एक पवित्र हिन्दू मन्दिर के प्रस्तर के रूप में पहचान लें। भारत में, भगवान शिव सम्राटों के परम्प-रागत कुलदेवता रहे हैं। प्राचीन हिन्दू सम्राट् राज्याभिषेकों और अन्य महत्त्वपूर्ण अवसरों पर भगवान् शिव की पूजा और प्रार्थना किया करते थे। शबुओं से युद्ध करते समय हिन्दू सम्राटों और उनकी सेनाओं द्वारा "जय एकलिंगजी" अथवा "हर-हर महादेव" अथवा "सत् श्री अकाल" का युद्ध-नाद एक बढ़े प्रस्तर के प्रतीक रूप में विद्यमान उन्हीं भगवान् शिव का स्मरण कराता है। प्रत्यक्षतः, वैस्ट मिन्स्टर एवे का वह प्रस्तर हिन्दू शिव-लिंग का प्रतीक है। रोम-स्थित वैटिकन नगरी में पोप के एटरूस्कन संग्रहा-नय में प्रदर्शनार्थं रसे हुए प्राचीन शिवलिंग से हम जानते हैं कि सम्पूर्ण यूरोप में हिन्दू मन्दिर निश्चित रूपेण विद्यमान थे।

इससे हमें जात हो जाता है कि स्कोन-प्रस्तर अथवा प्रारब्ध-प्रस्तर, जो अब लन्दन ने वंस्ट मिन्स्टर एवं में प्रतिष्ठित है, ईसा-पूर्व युग का प्राचीन हिन्दू शिवमन्दिर है। विस्मरणातीत विगत हजारों वर्षों में इस वैस्ट मिन्स्टर एवं स्थित प्रस्तर का फिलस्तीन से मिस्न, और वहाँ से स्पेन, आयरलैण्ड तथा अन्ततोगत्वा सन्दन जा पहुँचना भी अत्यन्त महत्त्व की बात है क्योंकि फिलस्सीन के बारों और अरब-इजरायल क्षेत्र इतिहास-पूर्व युग में शिवपूजा का केन्द्र प्रसिद्ध रहा है। यही कारण है कि मक्का-स्थित कावा में वार्षिक बावा (हज) के लिए मुस्लिम लोग एकल होते हैं और वहाँ प्रतिष्ठित इस्लाम-पूर्व हिन्दू शिवसिंग को श्रद्धांजिल अपित करते रहते हैं। फिलस्तीन के जिनमन्दर का ऐसा ही एक प्रस्तर है जो मिल, स्पेन, आयरलैण्ड और

स्कॉटलैण्ड की अनेक सहस्रों वर्ष तक यात्रा करने के बाद लन्दन पहुँच सका

'प्रारब्ध-प्रस्तर' एक अति प्राचीन हिन्दू कल्पना है क्योंकि मानव-भाग्य का ही नहीं, अपितु सम्पूर्ण विश्व का अन्तिम संहारक भी 'भगवान् शिव' ही है। हिन्दू धारणा के अनुसार भगवान् शिव ही वह शक्ति है जो समय-समय पर विश्व का संहार करने के लिए अग्नि या जल-प्लावन का विनाशक रूप

सुजन करता है।

ऊपर दिए गये अवतरण में इस तथ्य की ओर ध्यान दिया होगा कि बताया जाता है कि जब स्कॉटलैंण्डवासी आयरलैंण्ड से स्कॉटलैंण्ड गये, तब वे इस 'प्रारब्ध-प्रस्तर' (अथवा स्कोन-प्रस्तर) को भी अपने साथ ले गए। यह बडा विचित्र, असंगत और अयुक्तियुक्त ध्वनित होता होगा कि स्कॉटलैण्ड-वासी लोग आयरलैण्ड से कैसे (स्कॉटलैण्ड) जा सकते थे। किन्तु इसका उत्तर संस्कृत के 'क्षतिय' शब्द में उपलब्ध होता है जिसका अंग्रेजी अपभ्रंश 'स्कॉट' है। जैसाकि भारतीय पुराणों अर्थात् प्राचीन इतिहास-ग्रन्थों में अभि-लिखित है, इतिहास-पूर्व युग में क्षतिय लोग भारत से विश्व के सभी भागों में गये थे। वे जहाँ भी गये, अपने साथ अपने कुलदेवता भगवान् शिव को भी लेते गये-इनकी स्थापना पवित-प्रस्तर में प्रतीक रूप थी। ऐसा ही एक प्रस्तर वह है जो बैस्ट मिन्स्टर एवं में रखा हुआ है, और इंग्लैंड के ईसाई सम्राट् भगवान् शिव को अपने अभिषेकों से सम्बन्धित करने की प्राचीन . भारतीय पद्धति का अभी भी अनुसरण करते हैं - इस पद्धति को उन लोगों ने स्कॉट्स अर्थात् क्षतियों से ग्रहण किया या जो आयरलण्ड अर्थात् आयं-लैण्ड से निष्क्रमण कर गये थे और स्कॉटलैण्ड को अपना घर बना बैठे थे।

स्कॉटलैण्ड शब्द स्वयं ही संस्कृत शब्द 'क्षात्र-स्थान' का अपभ्रंश रूप है। इसके लिए थोड़ी व्याख्या आवश्यक है। संस्कृत का 'ग्रन्थि' शब्द अंग्रेजी में 'ग्लैण्ड' के रूप में बदल गया है। इसी प्रकार 'लैम्प-स्टेंड' शब्द 'लैम्प-स्यान' का द्योतन करता है। ये उदाहरण इस बात के द्योतक हैं कि संस्कृत का 'अन्थ' अथवा 'शान' अंग्रेजी के 'एण्ड' में परिवर्तित हो गया है। इसी पद्धति पर 'क्षात्र-स्थान' भी 'स्कॉटलैण्ड' हो गया है। संस्कृत का 'क्षात्र' में 'र' अंग्रेजी में 'एल (ल)' में बदल जाता है।

स्काटलंण्डवासी अपने प्राचीन 'प्रारब्ध-प्रस्तर' उपनाम स्कोन-प्रस्तर के प्रति अपनी प्रातन हिन्दू, क्षित्रय भावना-प्रधान आत्मीयता बनाए हुए हैं। इसका प्रत्यक्ष उदाहरण-रूप प्रमाण यह है कि वे समय-समय पर उस है। प्रस्तर को स्कॉटलंण्ड को वापस लौटा देने की जोरदार मांग करते हैं। प्रस्तर को स्कॉटलंण्ड को वापस लौटा देने की जोरदार मांग करते हैं। प्रस्तर को स्कॉटलंण्ड को वापस लौटा देने की जोरदार मांग करते हैं। प्रस्तर को पर, तीन नवयुवक देशप्रेमी स्कॉटलंण्ड के विद्यार्थी और एक महिमा घरेलू विज्ञान-शिक्षक सन् १६५० के किसमस-दिवस पर अति भोर की घड़ी में चुपके से वैस्ट मिन्स्टर एवं में प्रविष्ट हो गए, और अति श्रद्धा-पूर्वक उस प्रस्तर को स्कॉटलंण्ड के ध्वज में लपेटकर चलते बने। परम-साहसी चारों व्यक्ति ये थे: इयान हेमिल्टन—आयु २५ वर्ष—ग्लासगो विश्व-विद्यालय का विधि-छाल, गेविन वरनन (२४ वर्षीय) और एलन स्टुअटं (२० वर्षीय)—दोनों ग्लासगो विश्वविद्यालय में इंजीनियरी-छात्र, तथा कुमारी कटरीना मेथेसन (२२ वर्षीया) जा रास शायर में घरेलू विज्ञान अध्यापिका थी। ये चारों लोग उस प्रस्तर को स्कॉटलंण्ड ले गए और वहाँ आवाँथ एवं में इसे प्रतिष्टित कर दिया।

स्कांटलण्ड के गिरजाघर और गिरजाघर की राष्ट्रीय समिति के प्रमुख
व्यक्तिमों को जब यह जानकारी मिली कि उनका प्राचीन, पवित्र 'प्रारब्धप्रस्तर' एक बार पुनः अपने घर वापस लाया जा चुका है, तब उन लोगों को
रोमांच हो गया। उन्होंने एक वक्तब्य जारी कर दिया कि "स्कांटलण्ड के
सम्राटों के राज्याभिषेकों से सम्बन्धित होने और स्कांटलण्ड की स्वाधीनता
और राष्ट्रबाद का प्रतीक होने, दोनों, के कारण ही अति विशिष्ट ऐतिहासिक और भावनात्मक मूल्य-वश इस प्रस्तर को प्राप्त करने की हमारी
दीर्थकालीन अभिलाषा रही है।"

मन् १६५० में जिसमस-दिवस की भीर में, प्रात: ६ बजे राति के वाकादारको प्रस्तर की इस चोरी का ज्ञान होते ही जोर-शोर से इसकी खोज प्रारम्भ हो गई। मरकार की ओर से एक वयान भी जारी कर दिया गया कि अज्ञात व्यक्तियों द्वारा उम पवित्र प्रस्तर को अपने स्थान से हटा देने के कारण मचाट अति दुः बित है। उम प्रस्तर को ले जाने वाले दल ने भी यह बानकारों दे शे कि उनका इरादा किमी भी प्रकार सम्राट् को अपमानित

अथवा परेशान करने का नहीं था, किन्तु वे चाहते थे कि वह प्रस्तर स्कॉट-लैण्ड में ही रहे और राज्याभिषेक-समारोहों के अवसरों पर मात्र अस्थापी रूप में ही वैस्ट मिन्स्टर एवं ले जाया जाए। इसी बीच स्कॉटलैंड यार्ड पुलिस के व्यक्तियों ने स्कॉटलैंण्ड के आर्क्रीय एवं में इस प्रस्तर को लोज निकालने में सफलता प्राप्त कर ली। वहाँ से इसे वापस ले जाया गया और कुल १०६ दिनों की अनुपस्थिति के बाद, इसे वैस्ट मिन्स्टर एवं में अभिषेक-कुर्सी की पीठ (आसन) के नीचे, इसके मूल-स्थान में पुनः प्रतिष्ठित कर दिया गया।

विश्व इतिहास के कुछ विलप्त अध्याय

सन् १६५२ ई० के फरवरी मास में यह मामला ब्रिटिश संसद में फिर उठाया गया था। स्कॉटलैंण्ड के अनेक सदस्यों का आग्रह था कि यह पुनीत प्रस्तर स्कॉटलैंण्ड में ही रखा जाना चाहिये क्योंकि स्कॉटलैंण्डवासियों को इसके संस्वन्ध में अत्यधिक भावनात्मक तादात्म्य और श्रद्धा थी। किन्तु सरकार की ओर से प्रधानमन्त्री विन्स्टन चर्चिल ने घोषित कर दिया कि सरकार भी उस प्रस्तर को वैस्ट मिन्स्टर एवं में स्थापित रखने में अत्यधिक महत्त्व प्रदान करती थी क्योंकि यह भाग्य-विधाता प्रस्तर एवं में ६५० वर्ष तक रहा था और राष्ट्रमण्डल के सभी देशों को इसका ऐतिहासिक महत्त्व अक्षुण्ण था। इसी बीच 'स्कॉटलैंण्डवासी प्रतिज्ञा-पत्र आन्दोलन' के प्रधान डॉक्टर जान मेक्कोमिक ने एक चेतावनी जारी कर दी कि जबतक वह पवित्र पत्थर स्कॉटलैंण्ड को नहीं लौटाया जाता, इसे बलपूर्वक पुनः उठाये जाने की पूरी सम्भावना है।

ह मई, सन् १६५१ई० को अनेक स्कॉटलण्डवासी और अंग्रेज अभिजात कुलीन व्यक्तियों द्वारा समधित तारा के लाई बॅबॅझोन ने हाउस आफ लाइसं में अनुरोध किया कि वह पुनीत प्रस्तर स्कॉटलण्ड को लौटा दिया जाय। उसने स्कोन-प्रस्तर को "इतिहास, समारोह और भविष्य के साथ विश्व में अद्वितीय रूप से आवृत्त" बताया तथा इस बात पर बल दिया कि ५वीं शताब्दी से आगिल के सम्राट् और बाद में स्कॉटलण्ड के सम्राट् इसी पर राज्याभिष्यित हुए थे। सन् १२६६ ई० में एडवर्ड । इसे बलात् इंग्लैंड ते गया था।

इस पुनीत प्रस्तर के सम्बन्ध में तारा के लाई बॅबेंझोन की मानिक अनुभूति होनी तो स्वाभाविक ही थी क्योंकि जैसा ऊपर कहा वा चुका है,

इस पवित्र प्रस्तर का सम्बन्ध तारा की पहाड़ी (गढ़) पर प्राचीन आयर-संबद्ध के सम्राटों के अभिषेक-समारोहों से रहा है।

पर्याप्त आक्ष्ययं की बात तो यह है कि यह 'तारा' शब्द भी महान संस्कृत, राजकृतीन हिन्दू महत्त्व का है । भारत में अजमेर नाम के स्थान के निकट ही हमें 'तारागढ़' (हिल (फोर्ट) आफ तारा) नामक स्थान प्राप्त है। अजमेर (अजय-मेरू) से शासन करने वाले हिन्दू सम्राटों का राज्या-भिषेक बास्तव में 'तारागढ़' में ही हुआ करता था, जो अजमेर के ऊँचे स्थान पर सुशोभित है। संस्कृत के तारा शब्द का अर्थ 'स्टार' (तारक) है और यह वास्तव में अंग्रेजी शब्द 'स्टार' का संस्कृतभाषी पूर्वज है।

अग्रेजी-राष्ट्रध्वज 'यूनियन जैक' में अष्टकोणीय आड़ी रेखा भी प्राचीन हिन्दू क्षविय परम्परा से व्युत्पन्न है जो इस बात की द्योतक है कि सम्राट का प्रमुख सभी अध्ट दिशाओं में चलता है। भारत में, सम्राटों और देवी-देवताओं से सम्बन्धित सभी भवन अष्टकोणीय रहे हैं। इनकी बुजें और छतरियां भी अष्टकोणात्मक है। इन्हें आज भी देखा जा सकता है। हिन्दू परम्परा ने उन आठ दिशाओं के आठ अलौकिक रक्षक भी नाम-नियुक्त हिए हुए हैं। हिन्दू लोग ही एकमात्र ऐसे व्यक्ति हैं जिन्होंने उन आठ दियाओं के पृथक-पृथक नाम भी रखे हुए हैं।

प्राचीन काल के दफनाए हुए मृत ऑग्ल राजा, रानियाँ और दरबारियों के कांसे के पुतने जो वैस्ट मिल्स्टर एवं में रखे गये हैं वे भारतीय पद्धति से नमस्कार मेली में हाथ जोड़े हुए हैं। इससे यह बात स्पष्ट होनी चाहिये कि आंग्ल भूमि में प्राचीन समय में वैदिक संस्कृति ही विद्यमान थी।

पूरोप में ईसाई धार्मिक-कर्मकाण्डों में हिन्दू कृत्यों की पुष्टि होने का एक अन्य प्रमाण 'आमीन' शब्द में मिलता है जो सभी धार्मिक-कर्मों के बाद 'मान्ति' हेतु उच्चारण किया जाता है। यह एक अति प्राचीन हिन्दू पद्धति है क्योंकि सभी धार्मिक कमें संस्कृत के 'शान्ति' शब्द को तीन बार बोलकर ही पूर्ण कर दिए माने जाते हैं। 'आमीन' संस्कृत के 'शान्ति' शब्द का इस्लामी और ईमाई-समानक है।

मह सबहुछ इस बात का प्रबल प्रमाण है कि आयरलैण्ड, स्कॉटलैण्ड, इम्पंड और तथ्यतः सम्पूर्ण यूरोप हा हिन्दू धमं के अनुसार जीवन-यापन

करता था, और यदि आज ऐतिहासिक स्मृति से यह ओमल हो गया है तो बह विश्व-इतिहास में एक बहुत बड़े अभाव की और इंगित करता है चाहे आज हम लोग अपनी विद्वत्ता की कितनी ही शेखी क्यों न बधारें।

विश्व-इतिहास का वह भाग पुनः लिझने के लिए, कि जब प्राचीन बुरोप हिन्दू जीवन-पद्धति का अनुसरण करता था, एक महत्त्वपूर्ण मुद्र स्कोन-प्रस्तर अर्थात् भाग्यविधाता प्रारब्ध-प्रस्तर से प्राप्त होता है। सामान्यतः सभी ब्रिटिण लोग और विशेष रूप से स्कॉटलैण्डवासियों द्वारा उस प्रस्तर के प्रति इतनी श्रद्धा व्यक्त करने का कारण यह है कि शिवलिंग-स्प यह पत्पर उनका कुल-देवता रहा है जब भारतीय क्षत्रियों ने असंस्कृत यूरोप पर अपना प्रभूत्व फैलाया था, हिन्दू प्रशासन स्थापित किया था, और उसपर अपने सम्राटों को सिहासनारूढ़ किया था, उनका राज्याभिषेक किया था। यह वही प्रस्तर-खण्ड है जो अब वैस्ट मिन्स्टर एवे में अभिषेक-कुर्सी के नीचे प्रस्थापित है। कपर दिये गए उपलब्ध खोज-चिह्न इस बात का संकेत स्पष्ट रूप में करते हैं कि स्कॉटलैण्ड में स्कोन नगर में और उससे भी पूर्व 'हिल आफ़ तारा' अर्थात् आयरलैण्ड में 'तारागढ़' में एक शिवलिंग प्रतिष्ठित किया हुवा था। अतः, यह प्रत्यक्ष है कि प्राचीन इंग्लैंड, स्कॉटलैंण्ड, आयरलैंण्ड और यूरोप के सभी नगरों में अनेकानेक शिवमन्दिर थे, और लन्दन-स्थित वैस्ट मिन्स्टर एवे भी अपने अन्य उप-प्रयोजनों के अतिरिक्त एक शिवमन्दिर ही है।

ब्रिटिश अभिषेक कुर्सी के चारों पायों में सिंह विराजमान है। यह एक हिन्दू परम्परा है जो आधुनिक ब्रिटेन में अभी भी विद्यमान है। हिन्दू परम्परा में राजगद्दी को 'सिंहासन' अर्थात् सिंह का आसन कहते हैं। इतना ही नहीं, वे सिह जो अभिषेक-कुर्सी के पायों में बैठे हैं, हिन्दू शैली के हैं।

THE PERSON NAMED IN COLUMN 2 I

#### 1 58 :

# अंग्रेजी संस्कृत भाषा की एक प्राकृत बोली है

यह तो विरता ही अवसर होता होगा जब यह अनुभव कि या जाता हो कि अंग्रेजी भी संस्कृत भाषा की उसी प्रकार एक शाखा, प्राकृत बोली है जिस प्रकार अन्य अधिकांश भारतीय भाषाएँ हैं। इस तथ्य की पूरी अनिभज्ञता का दुष्परिणाम यह हुआ है कि अंग्रेजी शब्दकोशों के संकलनकर्ता स्वयं ही गलत हो गये हैं। वे लोग, जहाँ कहीं आवश्यक था, वहाँ अपने शब्दों का संस्कृत-भूल प्रदान कर सकने में विफल हो गये हैं, अथवा अशुद्ध शब्द-ब्युत्पत्तिगत स्पष्टीकरण प्रस्तुत कर बैठे हैं।

'अपर' (upper) गब्द को लीजिये। इसकी वर्तनी से स्पष्ट हो जाना बाहिये कि इसका मूल उच्चारण 'अपर' (ooper) है, और यह इसी रूप में हिन्दी और संस्कृत में प्रयोग होता है। तथापि, कोई भी अंग्रेजी शब्द-कोश आपको यह जानकारी नहीं देगा कि 'अपर' एक संस्कृत शब्द है। इतना ही नहीं, यदि अंग्रेजी भाषी लोग इसके ध्वनिगत उच्चारण 'अपर' को भी बनाय रख पाते, तो उनको इसमें कठिनाई अनुभव नहीं हो पाती कि हिन्दी और संस्कृत-भाषी लोग उनको सरलतापूर्वक समझ पाते।

'माउस' (Mouse) यदि ध्वन्यात्मक रूप में उच्चारण किया जाये, तो 'मूस' (Moos) बोला जायेगा। फिर यह समझना कठिन नहीं होगा कि यह शब्द तो संस्कृत के 'मूपक' शब्द का खण्डित रूप है।

अंग्रेडी का 'स्वेट' मंस्कृत का 'स्वेद' (Sweat—Sved) है। संस्कृत में 'नाम' अंग्रेडी 'नेम' (Name) है। अंग्रेडी में यह अन्य णढ़दों के साथ भी अपूक्त होता है: यथा सियूटोनिम (छ्यनाम), एन्टोनिम (विलोम-नाम) (Pseudonym Antonym) आदि। अतः अंग्रेडी शब्द 'Synonym पूरी तरह संस्कृत है क्योंकि संस्कृत भाषा में 'समान नाम' कहने पर भी

वही अर्थ प्राप्त होगा। 'Centre' को ध्वन्यात्मक उच्चरित-रूप देने पर 'Cen-tra' बोला जायेगा। अग्रेजी में 'C' अक्षर को प्राय: 'क' ('K') के रूप में उच्चारण करते हैं; यथा Cut, Cough, Cot, Caught आदि में। 'C' की 'K' ध्विन का उपयोग करने पर हमें स्पष्ट जान हो जाता है कि Centra तथ्य रूप में Ken-tra है। इसका समानक संस्कृत-गब्द 'केन्द्र' है।

अपने मूल-स्रोत 'संस्कृत' भाषा से सम्बन्ध-विच्छेद कर लेने के बाद, टेढ़े-मेढ़े रास्ते पर चलने के कारण, अंग्रेजी का उच्चारण श्रमित हो गया। इसका 'C' अक्षर कभी 'K' (क) और कभी 'S' (स) बोला जाने लगा। इस प्रकार जबकि 'Centre' शब्द का सही उच्चारण 'केन्द्र' होना चाहिये था, 'कमेटी' का शुद्ध उच्चारण 'समिति' होना चाहिये था क्योंकि अंग्रेजी अक्षर 'C' को 'See' के रूप में (स) उच्चारण किया जाता है। Committee (कमेटी) का जब सही उच्चारण अर्थात् 'समिति' उच्चारण किया जाये, तब तुरन्त पहचाना जा सकता है कि यह तो एक संस्कृत गब्द है। यह इस तथ्य का द्योतक है कि 'Committee' जैसे शब्दों की मूल ध्वन्यात्मक संस्कृत वर्तनी बनाये रखते हुए भी अंग्रेजी भाषा किस प्रकार उच्चारण में पतनावस्था को प्राप्त हो गई है।

'Central' और 'Committee' णब्दों को साय-साय तेने पर हमें ज्ञात होता है कि उनका उच्चारण 'केन्त्रल समिति' होना चाहिये। अतः, हम जान जाते हैं कि अंग्रेजी में प्रयुक्त 'Central Committee' संस्कृत णब्द 'केन्त्रल समिति' अथवा सही रूप में कहा जाय तो 'केन्द्रीय समिति' का पर्यायवाची रूप ही है। अंग्रेजी प्रयोग भ्रमित और सम्मोहित हो गया है। इसका कारण यह है कि एक ही (सी) 'C' अक्षर पर दो ध्वनियां 'स' और 'क' आरूढ़ हो गई हैं।

अंग्रेजी सर्वनाम 'You, We और She' संस्कृत के सर्वनाम, 'पूपम, वपम और सा' के विकृत रूप हैं। गराब का अवंद्योतक संस्कृत का 'मदिरा' शब्द अभी भी अंग्रेजी और अन्य यूरोपीय भाषाओं में 'Madeira' (मदिरा) के रूप में ही प्रचलित है। गेय पदों के लिए प्रयुक्त तथापि 'साम' के रूप में

उच्चरित अंग्रेजी 'Psalm' शब्द भी संस्कृत है जैसा 'सामवेद' संस्कृत शब्द से हमें जात होता है।

अग्रेजी 'Known' और 'Unknown' शब्दों को ध्वन्यात्मक रूप में उच्चारण किये जाने पर स्पष्ट हो जायेगा कि ये दोनों संस्कृत भाषा के

'ज्ञान' और 'अज्ञान' ही है।

'Truth' और 'Untruth' की संस्कृत-मूलक कहकर व्याख्या नहीं की जाती। अंग्रेजी शब्दकोश की घोर शब्द-व्युत्पत्ति सम्बन्धी वृटि का यह एक उदाहरण है। इन दोनों शब्दों में से 't' अक्षर निकाल दीजिये, तुरन्त 'Ruth' (ऋत) और 'Unruth' (अनृत) जब्द प्राप्त हो जाएँगे जो संस्कृत मन्द हैं। यह सिद्ध करता है कि अंग्रेजी का 't' अक्षर संस्कृत शब्दों में अन्तक्षपक है।

अंग्रेजी के 'Hunt, Hunter और Hunting' भी संस्कृत-मूलक शब्द है जैसा (मारने वाले के द्योतक) हन्ता, हन्तारी (दो मारने वाले) और हन्तारः (कई मारने वाले) शब्दों से स्वतः स्पष्ट है।

'Para-typhoid और Para-military, Para-Psychology जैसे विपुत शब्दों में प्रयुक्त 'Para' अंग्रेजी उपसर्ग संस्कृत का 'पर' है जिसका अर्थ 'परदेश, पर-राष्ट्र' आदि शब्दों में अन्य प्रकार का, या बाहर का, अपवा विचित्र है।

Disparate, disentangle, disengage जैसे शब्दों में प्रयुक्त एक अन्य अग्रेडी उपसर्ग 'Dis' संस्कृत का 'दुण्', 'दुप्', 'दुस्' उपसर्ग ही है वैसे 'दुश्वर', 'दुस्तर' में ।

Perimetre अयवा Peripheral में सर्वदिक का द्योतक 'Peri' 'परिश्रम' और 'परिमादा' में प्रयुक्त संस्कृत का 'परि' शब्द ही है। अंग्रेजी का Perimetre भव्द वास्तव में संस्कृत का 'परिमाला' ही है। इसी प्रकार, 'Trigonometry' संस्कृत में 'विगुणमावा' है। यह तथ्य इस बात का बोतक है कि प्राचीन विका संस्कृत-मूल पाठों की सहायता से ही 'गणित' का अध्ययन करता था।

माप के निष् अंग्रेजी गड़द 'मीटर' (Metre) यदि ठीक ध्वन्यात्मक क्य में उच्चरित हो, शो मंस्कृत शब्द 'माल' के क्य में ही है। संस्कृत, हिन्दू

परम्परा में 'माला' संगीत, औषधि और गणित आदि सभी में समान हप में व्याप्त माप है। अंग्रेजी छन्द-विद्या में भी यह मीटर शब्द संस्कृत-छन्दों के समान ही प्रयुक्त होता है। इसी के साथ-साथ, काव्यगत पंक्ति के विमाजन भी 'फुट' कहलाते हैं जो संस्कृत छन्दगास्त की शब्दावली 'करण' और पद का यथार्थ रूपान्तर है। स्वयं 'प्रोजोडी' शब्द भी संस्कृत शब्द प्रसाद' से है जो सभी काव्य का एक अनिवार्य गुण माना जाता है, अर्थात् इसकी भव्यता से श्रोता के मानस को चमत्कृत, प्रसन्न करने की योग्यता।

ब्रिश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

पेय वस्तु के रूप में 'पंच' नामक द्रव अंग्रेजी में होते हुए भी संस्कृत शब्द है जो पाँच वस्तुओं के समूह का द्योतक है, जैसे संस्कृत में अनेक शब्द है; यथा पंच-गव्य (गौ से उत्पन्न पाँच वस्तुएँ), पंच-अमृत (पाँच प्रकार का अमृत), पंच-रतन (पांच आभूषण) और (ग्राम) पंच (पांच लोगों की परिषद्)।

'Soup' (सूप) एक संस्कृत णब्द है, जैमाकि सर मोनियर विलियन्स के शब्दकोश में स्पष्टीकरण दिया गया है। पूरी स्थित जगन्नाथ मन्दिर के रसोइयों को 'सूपकार' कहते हैं।

लेटिन 'Sandalum' और अंग्रेजी 'Sandal' संस्कृत के 'चन्दन' शब्द के अपश्रंण रूप हैं। अंग्रेजी 'Sugar', प्राचीन फांसीसी 'Zuchre', योक 'Sakkharon' संस्कृत शब्द 'शकंरा' से व्युत्पन्न हैं। देणी खांड का अर्थ-वीतक अंग्रेजी 'Jaggery' शब्द भी 'शकरा' का अशुद्ध उच्चारण है।

अंग्रेजी 'Tutty', फीच 'Titie', अरबी 'Tutiya' संस्कृत के 'तुत्प' गद्द में ही निकले हैं। अंग्रेज़ी 'Pepper', लैटिन 'Piper', ग्रीक 'Peperi मस्त्रत के 'पिप्पलि' णब्द से उत्पन्न हैं। अंग्रेजी 'ऑरेंज' (Orange), वरबी में 'नारंज' और संस्कृत में 'नारंग' है। फ्रीच, स्पेनिश और फारसी नीलक' संस्कृत का 'नीलक' है। अग्रेजी 'Ginger' लैटिन में Gingiber हैं जो संस्कृत में 'श्रुंगेवर' से व्युत्पन्न है। संस्कृत के 'खाण्ड' शब्द से ही वर्षेत्री 'Candy', फैंच 'Candi' और अरबी में 'कन्द' है।

अंग्रेजी 'Beryk' यीक में 'Berullos' है जो संस्कृत के 'बैदूर्य' से थ्यान हैं। नीलवर्ण का द्योतक अंग्रेजी और स्पेनिश 'Anil' अरेबिक भाषा में 'Al-nil' है जो संस्कृत शब्द 'नीली' से बने हैं। अंग्रेजी 'Aniline'

गहद भी उसी धातु से व्युत्पन्न हुआ है। इसी से मिस्र देश में 'नील' नदी का प्राचीन हिन्दू 'नील-कृष्णा' नाम स्पष्ट हो जाता है। अपनी संस्कृत, हिन्दू पित-परम्परा से शताब्दियों तक पृथक् रहने के कारण मिस्र देशवासी यह भूल गये कि संस्कृत में 'नील' का अर्थ नीलावणं था, और इसीलिए उन्होंने 'बल्पू' (नीला) विशेषण अपनी नदी के नाम के आगे जोड़कर 'बल्यू नाइल' (नीली नील) नदी नाम रख दिया जो भाषा-शास्त्र की दृष्टि से घोर बेहदगी है।

अग्रेजी 'Aggressor' एक संस्कृत गडद है क्योंकि 'अग्र' (Agra) का अर्थ 'आगे' और 'सर' (Sar) 'चलना' है। अतः जो व्यक्ति, देश अन्य व्यक्ति, देश को मीमा में चलता है, ग्रागे बढ़ता है वह 'Aggressor' है।

सस्कृत मन्द 'नासिका' अपभ्रंश-रूप होकर अग्रेजी में 'Nose' हो गयी है, और उससे 'Nasal' जैसे शब्द बन गये हैं।

अंग्रेजी 'Terrestrial' संस्कृत 'धरातल' शब्द से व्युत्पन्न है। यह इस तथ्य का द्योतक है कि 'भूमि' का अर्थद्योतक संस्कृत शब्द 'धरा' लैटिन भाषा में 'Terra' हो जाता है। इसी प्रकार 'बीच' का सूचक संस्कृत का 'मध्य' गब्द लैटिन और इंगलिश में 'मेडि' (Medi) हो जाता है, जिसके साब 'Middle' शब्द बना है। अतः 'Medi-terranean Ocean' शब्द-समूह का अर्थ वह मागर है जो बड़े भू-धरातलों के मध्य स्थित है। इसीसे Mediator, Mediation, Middle, Meddle जैसे शब्दों की संस्कत व्यूत्पति स्पष्ट हो जानी चाहिय ।

Tri-gono-metry तीन-आयाम-परिमाप की द्योतक 'वि-गुण-माला' संस्कृत शब्दावली है। यह और संस्कृत के 'दन्त-शास्त्र' से Dentistry जैसे गब्द इस तथ्य की ओर इंगित करते हैं कि अविस्मरणीय विगत-काल मे विश्व के लोगों ने संस्कृत-अध्यापकों के चरणों में बैठकर, संस्कृत पाठ्य-पुस्तकों है माध्यम से ही (विश्व के) सभी विज्ञानों और कलाओं का अध्ययन विया था। इसका एक अन्य दृष्टान्त Gerantology में उपलब्ध है पह संस्कृत सब्द 'जरा' से व्यूत्पन्न है जो वृद्धावस्था का द्योतक है. 'anto' जीवन की समाप्ति सूचक 'अन्त' शब्द है-अर्थात् मृत्यु ।

अवेषी 'Heart' शब्द संस्कृत विशेषण 'हादिक' (अर्थात् Heart-

(elt) से व्युत्पन्न है। इसी प्रकार, संस्कृत का 'हिक्क' अंग्रेजी 'हिक्कपा' है। 'Osteo-malacia' संस्कृत शब्दों 'अस्यि' (हड्डियों) और 'वृशी' है। 'Osteoporosis' गड़ भी हड्डियों के अथंद्योतक 'अस्थि' से ही व्युत्पन्न है। यह तथ्य इस बात का द्योतक है कि प्राचीन विश्व में चिकित्सा की भारतीय प्रणाली 'आयुर्वेद' व्यवहार में आती थी और, इसीलिए यद्यपि आज अंग्रेजी चिकित्सा-पदित ग्लोपैथी' प्रचलित है, तथापि इसमें अभी भी आयुर्वेदिक गब्दावली प्रयुक्त होती है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

'धलि-मलिन-विकृत' का अर्थद्योतक संस्कृत गब्द 'मल' अंगेजी भाषा में व्यापक स्तरपरप्रयोग में आता है; यथा Mal-administration, Mal-adroit, mal-practice, malign, malevolence आदि में।

'Suo-moto' शब्द वास्तव में लैटिन है, फिर अंग्रेजी में विधि-भाषा में व्यापक रूप में व्यवहार में आता है। यह संस्कृत शब्द 'स्व मत' का अपरिष्कृत उच्चारण है।

किसी शब्द का नकारात्मक शब्द-रूप प्रस्तुत करने के लिए संस्कृत उपसर्ग 'अ' और 'अन' का भी बहुत प्रयोग किया जाता है; यथा अंग्रेजी 'A-moral' और 'Un-known' में। संस्कृत में इनके समानक शब्द 'अमल' (अर्थात् शुद्ध) और 'अनिभिज्ञ' हैं। 'टू' के रूप में उच्चरित अंग्रेडी 'Two' शब्द मूल संस्कृत में 'द्वी' था। इसकी वर्तनी इस बात की योतक है कि इसका उच्चारण 'Twou' अर्थात् 'द्वी' किया जाना था। यह अंग्रेजी के 'Two' शब्द का संस्कृत-मूल 'ही' है। इसी प्रकार अंग्रेजी 'Three' संस्कृत का 'ति' है जैसा 'Triology, triple, triplicate' आदि में। अंग्रेजी का Trident शब्द पूर्णतः संस्कृत है चूंकि 'ति' का अयं Three और Dent का अर्थ दांत अथवा नोकें हैं। इसी प्रकार 'Making a dent' में Dent शब्द संस्कृत 'दन्त' से है जैसाकि जब कोई रोटी का दुकड़ा दांत से काटता है, तो उसकी एक छाप रह जाती है।

अंग्रेजी Tree संस्कृत का 'तरु' है। 'Bility' मध्याम के साथ समान्त होने वाले सभी शब्द 'Advisibility, Gullibility, Perceivability, Palatability' आदि संस्कृत अन्त्य शब्दांश 'बल-इति' प्रयोग करते हैं

जिसका अर्थ 'वंसा करने की क्षमता' है; यथा जिसमें स्वादिष्ट बना सकने की क्षमता है, वह Palatability है। तब यह बात भली प्रकार से समझ में आ सकेगी कि अंग्रेजी शब्द 'Navigability' विशुद्ध संस्कृत का 'नावि गमन बल इति' समास शब्द है क्योंकि संस्कृत में 'नावि' का अर्थ नीका है, 'गमन' (ग) गति की द्योतक है, 'बल' का अर्थ वह है जिसकी क्षमता हो, और इति' का अर्थ ऐसा है। यह प्रदक्षित करता है कि अंग्रेजी शब्द Navigability पूरी तरह संस्कृत-शब्द है, फिर भी कोई अंग्रेजी शब्दकोश उसकी व्याख्या इस प्रकार नहीं करता है। यही बात संस्कृत-आधारित Stability (स्थ + बल + इति) शब्द की है जो संस्कृत में 'स्थ + वल + इति है जिसका अर्थ है कि किसी भी स्थिति में (बने) खड़े रहने की क्षमता है। इसीसे सहज निष्कर्ष यह निकलता है कि संस्कृत 'स्थ' धातु अंग्रेजी में 'स्त' (st) के रूप में व्यापक स्तर पर प्रयोग की जाती है; यथा 'stand, stationary, station, stationing' आदि में । इनसे मिलते-जूलते संस्कृत शब्द है 'स्थान, स्थानक, स्थित'।

'दबाब' या 'बोझ' की द्योतक संस्कृत धातु 'भार' से अंग्रेजी के 'Barysphere, Barometre' शब्द बने हैं।

'बराबरी' या 'समानता' के संस्कृत शब्द 'सम' से हमें अंग्रेजी के 'semicircle, Simisphere (अवात hemispere), Semblance, sample, similarity, similar' आदि शब्द प्राप्त होते हैं।

अंग्रेजी भाषा के 'Maternity, Paterniti' संस्कृत के 'मातृ-नीति, पित्-नीति' शब्द है। नेटिन में Mater-Dei संस्कृत में मातृ देवी है। 'Mother, Maternal, Matrimony' आदि सभी शब्द संस्कृत के 'माता' 'मातर' मध्यों से व्युत्पन्न हैं। अंग्रेजी शब्द 'Son' 'Sonny' संस्कृत के 'मृनुः' शस्त्र में स्पृत्यन्त है।

मीत के अवंद्योतक संस्कृत के 'मृत्यु' शब्द में अंग्रेजी के 'Mortal mortuary, morgue, Post-mortem, immortal' आदि शब्द बने हैं। पर के अर्थधोतक संस्कृत के पाद शब्द से ही अंग्रेजी के 'Biped (द्विपाद), Tripod (विपाद), Chiropody, Centepede (शतपाद), pedeotrian (पादवर), pedestal (पादस्थल) आदि शब्द मिलते हैं।

Suicide, patricide, matricide' अंग्रेजी शब्द संस्कृत के 'सिक्टि, पितृष्टिद, मातृष्टिद' शब्द हैं। इसी बात से अंग्रेजी के Germicide, Insecticide, pesticide जैसे शब्दों का स्पष्टीकरण हो जाता है क्योंकि संस्कृत में ्छिद-छिन्न' का अंग्रेजी अर्थ 'Cutting, killing, Ending, Exterminating' होता है। इससे यह भी स्पष्ट हो जाता है कि पश्चिमी भाषाएँ अभी भी संस्कृत की धातुओं से किस प्रकार अपने शब्द-निर्माण करतो रहती है।

विश्व इतिहास के कुछ विलुद्त अध्याय

'Quo vadis...quo warranto' जैसे शब्द-समूह में प्रयुक्त 'quo' लंटिन शब्द 'क्व गच्छिसि' (तुम कहाँ जाते हो ?) जैसे संस्कृत वाक्य में प्रयक्त 'क्व' शब्द से उत्पन्न है।

अंग्रेजी भाषा का 'Myth' संस्कृत का 'मिथ्या' (अर्थात् झूठा) है। अंग्रेजी 'Peter' संस्कृत में 'पितर' शब्द से व्युत्पन्न है। इसी प्रकार 'David' संस्कृत 'देवि - द' शब्द से है, और संस्कृत के 'ब्रह्म' शब्द का सदोषोच्चारण ही अब्रहम (Abraham) है। अंग्रेजी कुलनाम 'Brahms' भारत में 'बह्य' कुल शब्द के समान ही परिवार को एक शृंखला में सुबद्ध रखने की प्राचीन संस्कृत परम्परा की ओर इंगित करता है।

संस्कृत में 'मनोरम' के समान ही अंग्रेजी Panorama, cinerama है। संस्कृत का अन्त्य 'रम' उसका द्योतक है जो मन को मुखद अथवा आकर्षक लगता है, उसमें प्रविष्ट हो जाता है।

'Mar somebody's Chances' जैसे शब्दों में 'मार' गब्द संस्कृत का है जो 'मारने, चोट पहुँचाने अथवा हानि पहुँचाने' का अपंचोतक है। Band, Bondage, Bandage आदि संस्कृत के 'बंध, बन्धन' मन्दों से हैं।

Accept संस्कृत का अक्षिप्त (नहीं फेंका गया) है। Succinct संसिप्त है। अंग्रेजी 'Cough' संस्कृत का 'कफ' है। यद्यपि संस्कृत का 'कफ' बलगम का द्योतक है और अंग्रेजी 'Cough' इससे तनिक भिन्न है, तथापि यह देख सकना कठिन नहीं है कि 'Cough' बलगम (कफ) से ही उत्पत्न होता है। एक ही शब्द के अंग्रेजी और संस्कृत स्वर-समरूप में बोड़ा-सा अन्तर इस कारण है कि अंग्रेजी को अपने मूल संस्कृत स्रोत से पृथक् हुए

कई गताब्दियाँ व्यतीत हो चुकी है। संस्कृत का 'अन्तर' शब्द अंग्रेजी में 'इंटर' के रूप में उच्चारण किया XAT,COM

जाता है; यथा 'International, inter-versity, interpret, interpolate, intermediate, intermittant, inter-dependent' आदि में। पद्य (Path) का अंग्रेजी और संस्कृत, दोनों में ही, समान अर्थ है,

मद्यपि उच्चारण में अति-सूक्ष्म अन्तर हो गया है। तुलनात्मक और उत्तम श्रेणी के लिए अंग्रेजी भाषा में भी संस्कृत के अन्त्य शब्द ज्यों-के-त्यों प्रयुक्त होते हैं। संस्कृत में इसे 'तर-तम भाव' कहते हैं। अंग्रेजी 'Greater, Bigger और Lesser' के लिए संस्कृत में क्रमण: 'अधिकतर, महत्तर, लघुतर' का प्रयोग होता है। अंग्रेजी की उत्तम श्रेणी अर्थात् Superlative के 'optimum, Maximum' जैसे शब्दों के लिए संस्कृत में 'अधिकतम, महत्तम, लघुत्तम' शब्द-स्प हैं। अंग्रेजी शब्द 'Fraternity' संस्कृत का 'भ्रातृ नीति' शब्द है।

'रात' के लिए संस्कृत 'नक्तम' और 'दिन' के लिए संस्कृत 'दिवस' से अंग्रेजी 'Nocturnal' and 'Diurnal' शब्द बने हैं। अंग्रेजी शब्द Regime, Reign, Sovereign, suzerein आदि संस्कृत के राज्यम्,

राजन्, स्वराजन् हैं।

अंग्रेजी का 'Go' शब्द संस्कृत के 'गम-गच्छ' से निकला है। अंग्रेजी का 'Cow' गब्द संस्कृत के 'गी' का ही उच्चारण है। गिरजाघरों में 'Vestry' बह कमरा होता है जहाँ वस्त्र रखे जाते हैं। संस्कृत में भी इस प्रकार का कक्ष 'वस्त्र' ही कहलाता है। इसी प्रकार 'Vesture' शब्द 'वस्त्र' है। इसी प्रकार 'Saint' (संस्कृत-'संत'), Preacher (संस्कृत का 'प्रचारक') और 'Adore' (संस्कृत-'बादर'), 'Door' (संस्कृत का 'द्वार'), 'Man' ('मानव' के लिए), Pater, mater, daughter (पिता, माता, दुहिता), Son-Sonny (संस्कृत 'सुनू:' से), Deity ('देवता' से), 'Theos' (संस्कृत देवम्' से) सभी संस्कृत शब्द हैं । 'Pro-offer', 'Pro-create' जैसे शब्दों में प्रयुक्त 'Pro' उपसर्ग 'प्रवक्ता, प्रभात, प्रभाकर' संस्कृत शब्दों में प्रयुक्त 'प्र' संस्कृत का वही उपसर्ग है।

'Proto-type' जैसे अंग्रेजी शब्द में 'Proto' जैसा उपसर्ग संस्कृत का "प्रति' उपसर्ग है; जैसे 'प्रति-शिवाजी' में । अंग्रेजी का सम्मान-सूचक सम्बो-धन 'Sir' संस्कृत के 'श्री' का अपभ्रंश उच्चारण है।

चंकि अंग्रेजी शब्दकोशों में इस प्रकार के सभी स्पष्टीकरणों का नितान अभाव है, इसलिए प्रत्यक्ष है कि अंग्रेजी भाषा-विज्ञानी और गब्दब्युत्पत्ति-शास्त्री लोग इस तथ्य से अधिकांशतः अनिभन्न हैं कि संस्कृत ही अंग्रेजी की आकर-भाषा है चाहे प्रत्यक्ष रूप में हो अथवा लैटिन और ग्रीक भाषा के माध्यम से अपत्यक्ष रूप में हो । यह तथ्य अपर दिए गए दृष्टान्तों से बरितार्थ हो ही चुका है। इस अनिभज्ञता, अज्ञान के फलस्वरूप ही अंग्रेजी शब्दों के संकलनकर्ता-कोशकार अपने शब्दों के मूल-स्पष्ट करते समय भयंकर गल्तियां कर गए हैं। इस तथ्य के दृष्टान्त-स्वरूप हम सामान्य अंग्रेजी गव्द-कोश के साथ दिए गए 'Widow' और 'Widower' शब्दों की व्याख्या लें। 'Widow' गब्द का स्पष्टीकरण करते हुए ठीक ही लिखा गया है कि 'Widow is a woman who has lost her husband' अर्थात् विधवा वह महिला है जो अपना पति गैंवा चुकी है। जिसके पति की मृत्यु हो चुकी है। अगले 'Widower' शब्द की व्याख्या करते हुए लिखा गया है कि यह 'Widow' शब्द से व्युत्पन्न है, और इसमें 'Er' प्रत्यय जुड़ा हुआ है। यह कहना शब्द-व्युत्पत्तिशास्त्र की दृष्टि से घोर गलती है। अंग्रेजी में 'Er' प्रत्यय का अर्थ 'करने वाला' होता है; यथा Labour + er, Sort + er, 'Lectur + er का अर्थ labour, sort अथवा Lecture करने वाला है। अतः 'Er' यदि 'Widow' शब्द का प्रत्यय रहा होता, तो 'Widower' शब्द का अर्थ 'One who makes a woman widow' अर्थात् किसी महिला को विधवा बनाने वाला व्यक्ति अर्थात् किसी विवाहित महिला के पति का हत्यारा, प्राणघाती होता जबकि 'Widower' गब्द का अयं वास्तव में वह च्यक्ति है जिसकी पत्नी मर चुकी है। अंग्रेजी कोणकारों ने यह भयंकर भूत मात्र इस कारण की है कि उनको यह ज्ञान नहीं था कि अंग्रेजी 'Widow' और 'Widower' गब्द संस्कृत के 'विधवा' और 'विधुर' गब्दों के अपभंग क्प हैं।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

अंग्रेजी भाषा के व्युत्पन्न गव्दों की सूक्ष्म जांच-पड़ताल से कुछ अन्य गिल्तयां भी सम्मुख प्रस्तुत हो जाएँगी। इस तथ्य से अंग्रेजी कोशकारों की समझ में यह बात आ जानी चाहिये कि वे 'Truth' और 'Untruth' जैसे गच्दों को 'ऋत' और 'अनृत' से व्युत्पन्त बताते हुए बहुत बड़ी संख्या वें

अग्रेजी शब्दों का संस्कृत-मूल बस्तुत करने लगें। हम एक पग और आगे जा सकते हैं तथा कह सकते हैं कि न केवल अंग्रेजी, अपितु सभी यूरोपीय प्राथाओं के को शकारों के लिए यह शोभनीय कार्य होगा कि वे अपने शब्द-कोशों को संस्कृत विद्वानों द्वारा पुनरीक्षित करा लें। कहने का अथं यह है कि यूरोपीय शब्दकोशों को संस्कृत की सहायता से पुनः लिखना श्रेयस्कर होगा। यदि उनको उग्रवाद और राजनीतिक कारणों से यह कार्य करने में कुछ संकोच अनुभव होता है, तो भारतीय लोगों को अपने अपंग और विकृत इतिहास के पुनलेखन-कार्य के अश के रूप में यह कार्य अवश्य ही करना होगा।

THE RESIDENCE OF PERSONS ASSESSED FOR THE PARTY OF THE PA

THE RESERVE OF THE PERSON NAMED AND POST OF THE PERSON

The street of the same of the same of the specialities

#### 74 :

# प्राचीन इटली हिन्दू-देश और पोप हिन्दू-पुरोहित था

मानव-स्मृति अत्यन्त क्षणिक एवं अल्पकालिक होने के कारण ज्यों-ज्यों समय बीतता जाता है, प्राचीन इतिहास कमणः भूलता जाता है। ज्वालामुखी-विस्फोटों और भूचाल जैसे प्राकृतिक विध्वंसों द्वारा भी इतिहास को विनष्ट कर दिया जाता है। किन्तु इतिहास का सर्वाधिक विनाश करने वाला एक अन्य तीसरा कारण दमनात्मक और विनाशक मानव स्वभाव है।

इन सब कारणों के सामूहिक प्रभाव-वश एक प्राचीन हिन्दू विश्व-साम्राज्य के सभी चिह्न इतिहास की सभी प्रचलित पाठ्य-पुस्तकों से समाप्त हो चुके हैं। प्रथम दो प्राकृतिक विनाश-लीलाएँ सभी सभ्याताओं के लिए समान रूप से घातक होने के कारण हम यहाँ पर तीसरे कारण पर ही विशेष प्रकाश डालेंगे।

ईसा-पूर्व युग में वैदिक सभ्यता विश्व में फैली हुई थी क्योंकि सुदक्ष, उत्साही भारतीय जनता का नीतिकाव्य, ऋग्वेद में उल्लिखित 'कृष्वन्तो विश्व आयंम्' (सम्पूणं विश्व को आयं बनाओ) था। क्षत्रियों की संज्ञा से सम्बोधित होने वाले भारतीय योद्धाओं की सेनाओं का विश्व के सभी ओर-छोरों में प्रभुत्व हुआ तथा भारतीय शासकों एवं प्रशासकों ने समस्त मानव-समुदाय में ज्ञान का प्रचार-प्रसार किया।

उस हिन्दू सभ्यता को प्रथम बार ईसाई मत ने, और बाद में भयंकर यातनाओं और आतंक द्वारा इस्लाम प्रसारित करने वाले अरबों ने मझास और तलवार के बल पर कमजोर किया था। इन सब बाधाओं के होते हुए

भी हिन्दू सम्यता के विश्व-व्यापी प्रसार की कहानी का ताना-बाना पुन:

संग्रह कर पाना सम्भव है।

इंसा-पूर्व युग में, इटली का एक बहुत बड़ा भाग 'एटरूरिया' के नाम से विस्थात था और सातवीं से दूसरी शताब्दी ईसा-पूर्व तक वहाँ जन्मी, सम्बंधित हुई सन्तति का नाम 'एटह्स्कन' था। एटह्स्कनों के सम्बन्ध में कुछ जानकारी 'एन्साइक्लोपीडिया ब्रिटेनिका' और स्पष्टतः अन्य विश्व-कोशों में भी है।

अधिकांश विद्वानों का मत है कि एटरूस्कन लोग पूर्व दिशा से आये थे और वे इटली में अकस्मात् ही इस प्रकार दृष्टिगोचर होने लगे थे मानो

किसी अन्य स्थान से न आये हों।

यह धारणा निराधार है कि एटरूस्कन अकस्मात् ही किसी अन्य देश से अस्थायी रूप में आ गये थे और फिर ईसा से दो शताब्दी पूर्व के आस-पास अन्यत चले गये-इटली को सदैव के लिए छोड़ आये। एटरूस्कन सम्यता स्वयं इटली से ही उद्भूत हुई थी और इसका पृथक् अस्तित्व तब समाप्त हो गया, जब इटली की जनता ने (जो उस समय एटरूस्कनों के नाम से जानी जाती थी) विवशतावश ईसाई धर्म अंगीकार कर लिया।

इस प्रकार, ईसाइयत ने पूर्वकालिक एटरूस्कन जीवन-पद्धति के सभी सक्षणों को ध्वस्त कर दिया। इसलिए, इसमें कोई व्यवधान असातत्य उत्पन्न नहीं हुआ है। आज के इटलीवासी एटहरकन नाम के पूर्वकालिक व्यक्तियों के बंगज है। इसी कम में एटह्स्कन लोग भी उन प्राचीन इटलीवासियों के ही बंशज हैं जिनकी जीवन-पद्धति को विश्व अभी तक पहचान नहीं पाया है, उसका स्रोत निश्चित नहीं कर पाया है। मैंने कुछ साक्ष्य-संकलन किया है जो सिद्ध करता है कि ईसा-पूर्व युगीन इतालवी जन-समुदाय, चाहे वह एटकस्कत-युग का हो अथवा उससे पूर्व-युग का, हिन्दू था।

इटली में बैदिक जीवन पद्धति और संस्कृत का प्राचुयं इसी तथ्य से लक्षित किया जा सकता है कि लगभग २,००० वर्ष तक ईसाई धर्म की उद्योषणा करने के बाद भी इटलीवासी ईसाई-नामों के अन्तर्गत हिन्दू रीति-रिवाड निमा रहे हैं।

नगमन सभी तथाकथित ईसाई-कथोलिक धार्मिक-कृत्य, कर्मकाण्ड

और त्यीहार हिन्दू-मूलक हैं। चिर-विस्मरणीय समय से ही समस्त इटली-वासियों द्वारा उनका अनुसरण किया जा रहा है, जब वे हिन्दू थे, आज भी उन्हीं मान्यताओं के अनुसार सारा जीवन व्यतीत किया जा रहा है चाहे इटलीवासी और सभी स्थानों के कैथोलिक व्यक्ति अब स्वय को ईसाई ही

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

'ऑल सोल्स डे' समारोह का उदाहरण लें। स्वयं यह शब्दावली संस्कृत, हिन्दू संस्कार, 'सर्व-पितृ-अमावस्या' का अंग्रेजी रूपान्तर है। संस्कृत के 'सर्व' का आंग्ल प्रति शब्द 'आँल' है। 'पितृ' पूर्वजों की आत्माओं का द्योतक है, और 'डे' यानी 'अमावस्या' (नव-चन्द्र) दिवस है।

'किस्तमास' शब्द कृष्ण-मास अर्थात् महाभारत-युग के समय हिन्दू अवतार कृष्ण-मास है। संस्कृत में 'मास' शब्द का अर्थ 'महीना' है क्योंकि महाभारत युद्ध में, जो दिसम्बर में हुआ था, श्रीकृष्ण ने अर्जुन को 'भगवद्-गीता' का उपदेश दिया था, इसीलिए सारा विश्व दिसम्बर मास को कृष्ण-मास के रूप में मनाता है।

ईसाई लोगों का यह विश्वास असत्य था कि 'क्रिसमस' (क्रिस्तमास) तो दिसम्बर मास का अन्तिम सप्ताह या। 'मास' प्रत्यय इस बात का द्योतक है कि 'किस्तमास' शब्द मुलत: संस्कृत शब्द है जो पूरे मास को ही बताने वाला है।

इस बात को एक अन्य पर्याय, अर्थात् 'एक्स-मास' से तुलना करके प्रमाणित किया जा सकता है। ईसाई लोगों का यह विश्वास गलत है कि 'एक्स-मास' शब्दावली दिसम्बर के अन्तिम सप्ताह की द्योतक है। क्योंकि 'एक्स' प्रतीक रोमन-संख्यावाची दस का सूचक है। अतः 'एक्स-मास' शब्दावली भी पूरे दिसम्बर महीने का छोतक है। 'दिसम्बर' शब्द भी संस्कृत 'दश-अम्बर' (आकाश-मण्डल स्थित १२ राशि चन्द्र का) -दसवी भाग एवं मास है। इससे अर्थ लगाया जा सकता है कि प्राचीन हिन्दू परस्परा ने आकाश-मण्डल, राशिचक के १२ भागों को १२ मासों के नाम प्रदान किये थे।

यह तथ्य सितम्बर, अक्तूबर, नवम्बर और दिसम्बर मासों के खोतक संस्कृत के चार शब्दों सप्त-अम्बर, अव्ट-अम्बर, नव-अम्बर और दश-अम्बर

से पूर्णतः पुष्ट होता है । भाव यह है कि अपने संस्कृत अथंद्योतन के अनु-सार ये मास वर्ष के सातवें, आठवें, नवें और दसवें मास हैं। ग्रेगरी पंचांग में यह असंगत अवस्थिति किस कारण उपस्थित हो गयी ? अर्थात् सातवें, बाठवें, नवें और दसवें मास को नवें, दसवें और ग्यारहवें तथा बारहवें मास का स्थान देने का कारण क्या था ? इस स्थान-परिवर्तन का स्पष्टीकरण इस तथ्य से हो जाता है कि प्राचीन, स्मरणातीत युग से चली आयी हिन्दू पद्धति के अनुसार मार्च मास में नव-वर्ष का प्रारम्भ मानते आये ईसाइयों ने 'अकस्मात' ही १ जनवरी को नव-वर्ष दिवस मनाना शुरू कर दिया। स्बध्द है कि 'दिसम्बर', 'एक्स-मास' और 'किसमस' (किस्तमास) आदि-शब्द दसवें मास के द्योतक हैं। 'क्रिस्तमास' शब्द का तो अन्य महत्त्व भी है-अर्थात् यह 'कृष्ण-मास' भी है; अर्थात् भगवान् कृष्ण की स्मृति का मास है जब उन्होंने अपना महोपदेश अर्जुन को दिया था। भारत में उस ज्ञानोपदेश की वर्षगांठ 'गीता-जयन्ती' के रूप में मनाते हैं, और वह दिसम्बर मास में ही होती है। ईसा (क्रिस्त) का आरूढ़ावस्था में उपदेश उससे भिन्नाबस्था नहीं है जो कृष्ण ने रथारूढ़ावस्था में अर्जुन को दिया या। अतः कृष्णोपदेश वास्तव में आरूढावस्था में उपदेश ही है।

'आमीन' कहने की ईसाई-पद्धति भी उस संस्कृत, हिन्दू पद्धति से व्यत्यन्त है जिसमें सभी शुभ-कार्यों की परि-समाप्ति "शान्तिः, शान्तिः" शब्दों से की जाती है।

इसी प्रकार, 'क्रिन्तमास', अथवा 'माइकेल-मास' ईसाई शब्दावली हिन्दू गब्दावली 'अधिक-मास'-- 'श्रावण-मास' पद्धति की है।

जिस कास-पदक को ईसाई धारण करते हैं, वह वास्तव में हिन्दू स्वस्तिक चित्र है, यद्यपि अन्य मामलों के समान ही इसमें भी थोड़ी-बहुत हेराफेरी कर दी गयी है—उसके अंकुश काट दिये गये हैं और कास की आड़ी पट्टी सम्बीकर दी गयी है।

विस्तमाम (विसमस) का सम्बन्ध कृष्ण से समझ लेने के बाद अब मह हृदयंगम करना कठिन नहीं है कि 'माइकेलमास' मूलत: माइकेल के नाम पर 'मास' का खोतक था। 'माइकेलमास' शब्द में 'मास' प्रत्यय स्पष्ट क्य में बताता है कि इस पूर्ण शब्द से पूरे मास की अभिव्यञ्जना होती थी, न कि मात्र २६ सितम्बर की। 'माइकेल मास दिवस' ईसाई शब्द में स्वर्ष भाव विरोध है जिसमें एक मास को 'दिवस' बना दिया गया है।

१ नवस्वर को मनाया जाने वाला 'ऑल सेंट्स है' हिन्दू दीपावली दिवस (पर्व) है जो नरक चतुर्दशी कहलाता है। इस दिन भगवान विष्ण ने नरकासुर को मारकर पाताल भेज दिया या और पथ्दी सभी सन्तों के लिए सुरक्षित हो गयी थी। इसीलिए हिन्दू प्रथा के अनुसार ईसाई परम्परा में भी इस दिवस को पुण्य पर्व, प्रीतिभोज आदि के रूप में मनाया जाता

फादर का द्योतक 'पोप' पद भी संरक्षक की अर्थद्योतक संस्कृत की 'प्र' धातु से व्युत्पन्न है। अपने बच्चों को संरक्षण प्रदान करने वाले पिता के समान ही 'पोप' ईसाई धर्म संघ, समुदाय का आध्यात्मिक पिता (संरक्षक) है। 'पोप' उपाधि जिस संस्कृत धातु से व्युत्पन्न है उससे स्पष्ट है कि पोप एक हिन्दू पुरोहित था। पोप का स्थान रोम नगर में स्थित वाटिकान नामक पीठ, हिन्दू धर्म-पीठ था। 'वाटिका' शब्द कुज, निकुज, लतामण्डप आदि का द्योतक (शब्द) संस्कृत का है, यथा 'आश्रम वाटिका', 'उद्यान वाटिका' आदि में । हिन्दू सन्त-महात्माओं और पुरोहितों के एकान्त आश्रम स्थान वाटिकाएँ कहलाते थे क्योंकि वे लोग सदैव शान्तिपूर्ण साधक थे, जतः वन्यस्थलों में रहते थे। 'न' अन्तिम अक्षर भी संस्कृत का है, यबा 'केशवन' या 'राघवन' या 'वाटिकान' या 'आश्रम' में ।

इस बात का एक अन्य प्रमाण कि पोप एक हिन्दू प्रोहित या और उसकी वाटिकान धार्मिक हिन्दू पीठ थी, भगवान् शिव के प्रतीक उस शिव-लिंग में उपलब्ध होता है जो बाटिकान स्थित एटस्स्कन-संग्रहालय में सुरक्षित है। यह शिवलिंग उन वस्तुओं में से एक है जिसे हिन्दू पोप (पुरोहित) पूजता था। हमारे पास उस पवित्र हिन्दू शिवलिंग का चित्र है जो वाटिकान के एटरूस्कन-संग्रहालय में दर्शनार्थ रसा हुआ है। उसे देखकर मन में पूरा विश्वास जम जाता है कि यह तो परम्परागत हिन्दू शिवलिंग का प्रतीक है। 'एन्साइक्लोपीडिया ब्रिटैनिका' से भी जात होता है कि एटक्स्कन लीग उत्कीणं कुर्सी पर आरूद उल्का के प्रस्तर की पूजा किया करते थे। स्पट्तः, णिवलिंग का ही यह सही प्रत्यक्ष विवरण है।

XAT,COM

एत्साइक्लोपीडिया के आठवें खण्ड के पृष्ठ ७६० पर निम्नलिखित

जानकारी है-लिबी के अनुसार किसी भी अन्य "राष्ट्र की अपेक्षा एटरूस्कन लोग

धार्मिक रीति-रिवाजों में अधिक लिप्त थे। "स्थानों, वृक्षों और पुस्तकों में सम्भवतः सभी की अपनी पृथक् आत्माएँ थीं, और उत्कृष्ट कुर्सियों पर

स्थित अनेल पावन उल्का के या बालुकाइम प्रस्तर पाये गये हैं।" उपयुंक्त अवतरण में चार ऐसी विशिष्टताएँ हैं जिनसे सिद्ध है कि

एटरूस्कनों की आस्था हिन्दुत्व पर थी। वे हैं-मृतकों का अग्निदाह-संस्कार; उनकी धमंपरायणता; स्थानों-वृक्षों-प्रस्तरों की पूजा करने का उनका आचरण और शिवलिंग का अर्चन-वन्दन । पुरातनपंथी हिन्दू लोगों के लिए दिन भर कर्मकाण्ड का विधान है। हिन्दू लोग शिव अथवा हनुमान के प्रतीक पत्थरों तथा तुलसी, पीपल वृक्षों व गंगा, गोदावरी, कावेरी, कृष्णा नदियों को पूजते हैं।

इसी खण्ड के पृष्ठ ७८४ पर टिप्पणी है कि एटरूस्कन लोगों द्वारा देवता-बोतक 'ईश' शब्द एक वचन में और 'ईशर' शब्द देवताओं के अर्थ मुचक बहुवचन णब्द के रूप में प्रयुक्त होता था। ये संस्कृत के शब्द हैं।

एन्साइक्लोपीडिया में जिन अन्य शब्दों का उल्लेख किया गया है उनमें भेंट, बिलदान का अर्थमूचक 'अल्पन' संस्कृत का 'अर्पण' है; मात का अर्थ-बोधक 'अति' संस्कृत के 'माता' अथवा देवों और दैत्यों की जन्मदात्री 'अदिति' और 'दिति' नामक दो देवियों के सूचक शब्दों से व्युत्पन्न है। पत्नी के लिए 'पिया' संस्कृत का 'प्रिया' शब्द है।

योप वर्ष भर जिन कैयोलिक रीति-रिवाजों को पूरा करता है वे प्राचीन हिन्दू धार्मिक पवं ही है। सभी दिशाओं की मुद्धि-हेतु सभी दिशाओं में जल छिड़कते की प्रया-जेसी सम्पूर्ण अंगीकृत प्रक्रिया प्राचीन हिन्दू पद्धति है।

इसी प्रकार का एक धार्मिक-कर्म पोप द्वारा शिशु के चरण-प्रक्षालन है। हर समय पैरों को मोजों और जूतों से ढके रखने की पश्चिमी परम्परा में ऐसी धार्मिक-प्रया अविचारणीय थी, जबकि हिन्दू-प्रथाओं में अनेक धार्मिक अवसरों पर एक-दूसरे के पैर धोने का विधान है। गिरजाघरों में, पादरी के पवित्र परिधान जिस कमरे में रखे जाते हैं उसे वेश-भूषा के द्योतक संस्कृत शब्द 'वस्त्र' के कारण 'वस्त्र' कहते हैं। 'वस्त्र' शब्द संस्कृत का है, जिसका अर्थ वस्त्रागार है।

पवित्र, गम्भीर, पावन गीतों, रागों अथवा पद्यों का अथवातक अग्रेजी 'साम' (पी० एस० ए० एल० एम०) संस्कृत का 'साम' शब्द है: यथा मामवेद में।

सामवेद की स्मृति वाइवल में साम, सामोडि, सामिस्ट आदि गर्दो के रूप में सदा के लिए समा गयी है।

'डुइड्स' नाम से पुकारा जाने वाला यूरोपीय समुदाय प्राचीन हिन्दू द्रविडों की एक धार्मिक शाखा है। शब्दकोश उनको प्राचीन गौल, बिटेन और आयरलैंड में एक अति प्राचीन धर्म-सम्प्रदाय के रूप में घोषित करता है। आयरिश और वैल्श वीर-गाथाओं तथा परवर्ती ईमाई-क्याओं में 'इइड्स' लोग ऐंद्रजालिकों के रूप में प्रस्तुत किये गये हैं, न कि हिन्दू पुरोहितों और दार्शनिकों के रूप में। यह इस बात का स्पष्ट संकेतक है कि यूरोप के 'ड्रइड्स' वैसे ही हैं जैसे भारत के द्रविड़। वे जातीय समूह नहीं हैं। वे तो पुरोहितों और दार्शनिकों के ऐसे समूह हैं जिनसे आशा की जाती यी कि वे मन्त्रों और पूजा-अर्चना के बल से चमत्कार कर सकते थे। प्रसंगवण, यहाँ यह भी ध्यान रखना चाहिये कि आयों और द्विड़ों को परस्पर प्रतिद्वियों के रूप में प्रस्तुत करना भी गलत है। वे तो प्राचीन हिन्दू समुदाय हैं जो हिन्दुओं की धार्मिक पूजन-पद्धति, ज्ञान-विज्ञान और वैदिक व्यवहार में परम दक्ष थे। वे तब यूरोप गये थे जब भारतीय क्षत्रियों का विश्व पर आधिपत्य था।

यहूदियों का जनक और पितरों में प्रथम अबाहम, हिन्दू बह्या, स्थि-कर्ता के अतिरिक्त अन्य कुछ नहीं है। अब्राहम हिन्दू बह्या का अपभंग उच्चारण-मात्र है। पिता का द्योतक स्वयं 'पैट्रिक आकं' शब्द 'पितृ' से व्युत्पन्न है। इतालवी और लातीनी भाषाएँ संस्कृत से भरी पड़ी हैं क्योंकि प्राचीन इतालवी संस्कृत बोलते थे। उसके उदाहरण संस्कृत के श्रीमान्, श्रीमती से व्युत्पन्न सीनॉर, सिनोरीता है।

जैसा इसके नाम से ही प्रत्यक्ष है, वेटिकन इटली में सर्वोच्च परम्परागत हिन्दू पीठ है। यह भारत में जगद्गुर शंकराचार्य की पदवी जैसी ही है।

पोप को हिन्दू पुरोहितों की वह शक्ति प्राप्त थी जिसकी भू-भंगिमा कम्पित होते ही बड़े-बड़े सम्राट् और साम्राज्य धराणायी हो जाते थे। तथ्यं तो यह है कि पोप यूरोप में हिन्दू शंकराचार्य ही था। 'पाप-ह' (यानि पापहर्ता) संस्कृत शब्द ही 'पोप' बन गया है।

प्राचीन इतालवी न केवल वेदों का गायन और शिवलिंग की पूजा करते थे, अपितु अपने अलंकृत कलशों तथा अलंकृत फलकों पर रामायण के प्रसंगों को चित्रित किया करते थे। वे रामायण को गीत-रूप में गाते फिरते थे। मेरे पाम उन एटरूस्कन चित्रों की प्रतिकृतियाँ हैं जिनमें रामायण-गाधा के प्रसंग चित्रित हैं। अगले पृष्ठों पर कुछ ऐसे चित्र दिये जा रहे हैं - जो वहाँ से प्राप्त हुए हैं। इनमें से एक चित्र में राम, सीता और लक्ष्मण एक-दूसरे के पीछे चलते हुए वन में से गुजर रहे हैं जैसा रामायण में बर्णन किया गया है, अन्य चित्र में भरत अपने वड़े भाई श्रीराम से भेंट करने के लिए जा रहे हैं, विभीषण अपने भाई रावण को समझा रहे हैं कि वे विलाप करती हुई सीताजी को वापस लौटा दें, युवराज लव और कुश रामचन्द्र जी द्वारा अश्वमेध यज्ञ हेतु छोड़े गए अश्व को पकड़कर ले जा रहे हैं, और एक अन्य चित्र में वानर-प्रमुख सुग्रीव की पत्नी तारा पर अधिकार करने के लिए बाली और सुग्रीव परस्पर मुख्टिका युद्ध में संलग्न दिसाये गये हैं। यदि एटस्स्कन चित्रों की अति सावधानीपूर्वक छानबीन की जाये, तो आशा है कि रामायण के अन्य अनेक दृश्य भी चित्रित किये हुए प्राप्त हो जाएँ।

इसी कारण हमारा साग्रह कथन है कि यदि वेटिकन-परिसीमा में रीतिबद्ध रूप में पुरातत्त्वीय उत्सनन-कार्य किया जाये, तो निश्चित ही न केवल अनेक शिवलिंग ही, अपितु हिन्दू देवगणों में से अनेक अन्य देवमूर्तियाँ भी उपलब्ध होंगी। इस कार्य के लिए वेटिकन की भौति अन्य प्राचीरों, मूमि के नीचे के सभी तहसानों और सभी प्रांगण को पूरी तरह स्वोदने की बावण्यकता होगी। यह विस्कृत स्यष्ट बात है कि चूंकि ईसाइयत ने रोम और इटली के शेष भाग से प्राचीन हिन्दू-आस्या को नि:शेष कर दिया था, वतः उन पुनीत हिन्दू वाटिका-परिसीमाओं में विद्यमान प्रचुर संख्यक देव- व्रतिमाओं को तोड़ा और दूर फैंका गया, दीवारों में चुन दिया गया, भूमि में गाड़ दिया गया, अथवा किसी अन्य प्रकार से नष्ट कर दिया गया था।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

अभी तक यही विश्वास किया जाता था कि रामायण का प्रभाव भारत से बाहर इण्डोनेशिया और इण्डोचीन प्रदेशों में ही पड़ा या, किन्तु एटहरकन सक्यता की उपलब्धि इस बात की द्योतक है कि जब अति प्राचीन काल में भारतीय क्ष तियों ने विश्व पर शासन किया था तब विश्व के उन भागों में भी रामायण का गायन हुआ था और उसके प्रसंगों को वहाँ चित्रित भी किया गया था।

आगे अन्वेषण से पूरी सम्भावना है कि पर्याप्त विलुप्त अथवा विस्मृत जानकारी प्रत्यक्ष हो जाये। इस सबसे स्पष्ट हो जाता है कि प्राचीन इटली-वासी हिन्दू थे, उनकी धार्मिक-वृत्ति हिन्दू थी, वे हिन्दू-देवगणों की पूजा करते थे और उनके प्रधान-पुरोहित पोप ही हिन्दू विधि-विधानों का परिपालन करते/कराते थे।

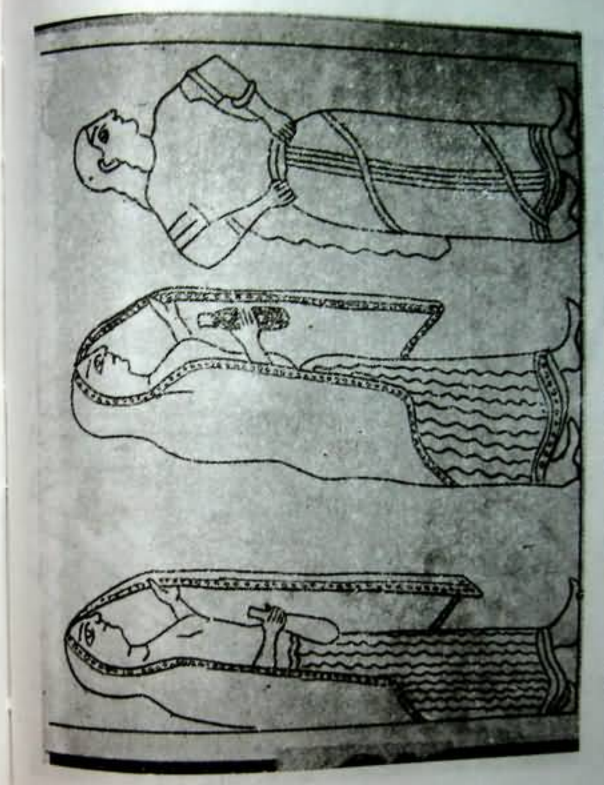


राम, सीता और सक्षमण । सीता के हाय में पवित्र 'तुलसी' पौधे की एक छोटी टहनी स्प ट दिखायी दे रही है।





सीता की मुक्ति के लिए विभीषण (भारतीय वेश-भूषा धारण किए हुए) रावण को समभा रहे हैं।







वानर प्रमुख बालि और सुग्रीव, तारा की प्राप्ति-हेतु भगड़ रहे हैं।



लक्षण सुधीव को धमकाते हुए

## अरेबिया, इराक, ईरान किसी समय हिन्दू-देश थे

१२००-वर्षीय विदेशी शासन के काल में भारतीय इतिहास न केवल बुरी तरह विकृत कर दिया गया है, अपितु इसे पंगु भी बनाया गया है। भारत की सांस्कृतिक, धार्मिक और सैनिक दिग्विजयों के अनेक महत्त्वपूर्ण अध्याय पूर्ण रूप में विलुप्त एवं विस्मृत हो चुके हैं।

(प्राचीन इतिहास-ग्रन्थों) भारतीय पुराणों में 'दिग्विजयों' के सन्दभौं को पवित्र कल्पनाएँ कहकर उपेक्षित नहीं करना चाहिये, वे सब सत्य हैं क्योंकि अब कुछ साक्ष्य उपलब्ध हैं कि सम्पूणं पिष्चमी एशिया के साथ-साथ अरेबिया, इराक और ईरान भी किसी समय हिन्दू-धमं के अनुयायी थे और वहाँ वेदों का गायन हुआ करता था।

प्राचीन अरबी ग्रन्थावली "सेअरूल-ओकुल के २४७वें पृष्ठ पर एक अन्य महत्त्वपूर्ण कविता है। इसका रचियता लबी बिन-ए अब्तब बिन-ए तुरफ़ा है। वह पैग़म्बर मोहम्मद से २३०० वर्ष पूर्व हुआ था। इतने समय पूर्व भी अर्थात् लगभग १८०० ई० पूर्व भी लबी ने वेदों की अनन्य, काव्य-मय प्रशंसा की है तथा प्रत्येक वेद का अलग-अलग नामोच्चार भी किया है।

वेदों की प्रशंसा में कही गई कविता उसकी अरबी में इस प्रकार है:

"अया मुबारेकल अरज युशैये नोहा मिनार हिन्दे। व अरादकल्लाह मञ्योनज्जेल जिकरतुन॥१॥ वहलतजल्लीयतुन ऐनाने सहबी अरवे यतुन जिकरा। वहाजेही योनज्जेलुरंसूल मिनल हिन्तुन॥२॥ यकूलूनल्लाहः या अहलल अरज आलमीन कुल्लहुम। फत्तेबेऊ जिकरतुल वेद हुक्कुन मालम योनज्जेलतुन॥३॥

बहोबा आलमुस्साम बल यज्रसमिनल्लाहे तनजीलन।
फए नोमा या अरबीयो मुत्तवेअन योबसौरीयोन जातुन।।४॥
बहसनेन हमारिक अंतर नासेहीन का-अ-खुवातुन।
ब असनात अलाऊढन व होवा मश-ए-रतुन।।४॥
ब असनात अलाऊढन व होवा मश-ए-रतुन।।४॥

उस पृष्ठ का सार नयी दिल्ली में रीडिंग रोड पर बने लक्ष्मीनारायण मन्दिर (जिसे बहुधा 'विड्ला मन्दिर' कहते हैं) कि बाटिका में यज्ञशाला के सालपत्थर के खम्बे पर काली स्याही में दिया गया है, इच्छुक महानुभाव जाकर देख सकते हैं।

ऊपर की कविता का अर्थ निम्न प्रकार है-

(१) "हे भारत की पुष्य भूमि! तूधन्य है क्यों कि ईश्वर ने अपने ज्ञान के लिए तुमको चुना है।

(२) वह ईश्वर का ज्ञान-प्रकाश, जो चार प्रकाश-स्तम्भों के सदृश सम्पूर्ण जगत् को प्रकाणित करता है, यह भारतवर्ष में ऋषियों द्वारा चार इस में प्रकट हुए।

(३) और परमात्मा समस्त संसार के मनुष्यों को आज्ञा देता है कि बेद, जो मेरे ज्ञान हैं, इनके अनुसार आचरण करो।

- (४) बह ज्ञान के भण्डार साम और यजुर हैं जो ईश्वर ने प्रदान किये। इसलिये, हे मेरे भाइयो ! मानो क्यों कि ये हमें मोक्ष का मार्ग बताते है।
- (४) और दो उनमें से रिक् अतर (ऋग्वेद और अधर्ववेद) हैं जो हमको चातृत्व को शिक्षा देते हैं, और जो इनके णरण में आ गया, वह कभी अन्धकार को प्राप्त नहीं होता।

क्यर दो गयो अरबी-किवता इस्लाम-पूर्व समय के अरेविया में सर्वोत्तम पुरस्कार विजेता और मून्यवान थी और कावा-देवालय के भीतर स्वर्ण-अक्षरों में उत्कीणं होकर टेंगी थी। उस देवालय के चारों ओर वर्तमान विक्षित्त स्मारक मन्दिर या जिसमें ३७० हिन्दू-देवगणों की मूर्तियों थीं। इस कविता में स्थप्ट क्य में दर्शाया गया है कि अरब लोगों के हृदय में भारत और वेद के प्रति और उसी के फलस्वक्य मंस्कृत भाषा तथा भारतीय संस्कृति के प्रति अनन्य, अगाध श्रद्धा इस्लाम-पूर्व-काल में विद्यमान थी। लबी भी स्पष्ट रूप से उल्लेख करता है कि मानव-सौहाई एवं एकात्म भ्रातृत्व के भारतीय सिद्धान्तों में अरब लोगों को प्रेरणा भी ऋग्वेद और अथवंवेद के अध्ययन से ही मिली थी। एक सम्माननीय प्राचीन अरब-कवि का यह कथन भी सिद्ध करता है कि भ्रातृत्व को सर्वप्रथम प्रचारित करने का इस्लामी उद्घोष सही नहीं है।

प्राचीन अरब-वासी लोग वैदिक परम्परा का अनुसरण करते थे—इस सम्बन्ध में अन्य साक्ष्य भी है जो सिद्ध करता है कि वे हिन्दू जीवन-पद्धित का अनुसरण करते थे।

सम्पूर्ण प्राचीन अरेबिया में हिन्दू-पूजा की विद्यामानता मख-मेदिनी के संस्कृत-नामों से और भी पुष्ट होती है। आज जिन्हें मक्का-मदीना कहा जाता है, वह स्थान-युग्म मख-मेदिनी है। मख का अर्थ यज्ञाग्नि है, और मेदिनी का अर्थ भूमि है। अतः मक्का-मदीना के नगर-युग्म 'यज्ञ की भूमि' अर्थात् 'अग्नि-पूजा' के स्थल हैं। और इसी विवरण के सत्य-अनुरूप हमें ऐसे वर्णन उपलब्ध होते हैं जिनसे ज्ञात होता है कि पैग्रम्बर मोहम्मद के युग में वैदिक पश्-बल का प्रचलन था। उनके सम्बन्ध में सर्वप्रथम सन्दर्भ पैग्रम्बर मोहम्मद के जीवन की झाँकी और स्मृतियों के सर्वप्राचीन संकलन में प्राप्त होता है। इस संकलन को इब्न इशाक़ ने तैयार किया था।

पैगम्बर मोहम्मद कुरु परिवार से सम्बन्धित थे जो ३७० हिन्दू देव-प्रतिमाओं को संग्रह करने वाले कावा देवालय के वंशानुवंश पुरोहित थे। एन्साइक्लोपीडिया इस्लामिया में उल्लेख है कि इन प्रतिमाओं में लाट, मनाट, उज्जा, शनि और चन्द्र की प्रतिमाएँ थीं। 'लाट' शब्द हिन्दू पवित्र नाम होना इसी तथ्य से परखा जा सकता है कि एक प्राचीन हिन्दू खगोल-शास्त्रीय मीमांसा के लेखक का नाम लाट-देव है। नवग्रह-पूजा में, जो भारत में आज भी प्रचलित है, शनि और चन्द्र सम्मिलित हैं। कावा में ३७० देव-प्रतिमाओं में शनि और चन्द्र के प्रति सन्दर्भ सिद्ध करता है कि नवग्रह-पूजा कावा में भी प्रचलित थी।

इस्लामिया और ब्रिटेनिका एन्साइक्लोपीडिया में 'काबा' शब्द के भूलो. द्रव के सम्बन्ध में विचित्र अज्ञानता को स्वीकार किया गया है, यद्यपि जन-प्रचलित, अज्ञानी धारणा-वश 'काबा' को एक इस्लामी देवालय ही समझा जाता है। यदि यह मोलिक रूप में इस्लामी देवालय रहा होता, तो समझा जाता है। यदि यह मोलिक रूप में इस्लामी देवालय रहा होता, तो इसकी ब्युत्पत्ति अवश्य ही जात होती। किन्तु कावा एक संस्कृत शब्द से ब्युत्पत्त है, और अरेबिया का सम्बन्ध संस्कृत-ज्ञान से शताब्दियों से टूटा ब्युत्पन्त है, और अरेबिया का सम्बन्ध संस्कृत-ज्ञान से शताब्दियों से टूटा ब्युत्पन्त है, और अरेबिया का सम्बन्ध संस्कृत-ज्ञान से शताब्दियों से टूटा ब्युत्पन है के कारण उन लोगों को 'कावा' की जानकारी प्राप्त नहीं हो पाती वो इसे अन्यत सोजते हैं।

संस्कृत भाषा में 'गमं-गृह' का अयं सबसे भीतरी आराधना-स्थल है जहां देव-प्रतिमा रखी जाती है। सक्षिप्त और उच्चारण में तनिक परि-वर्तित इस शब्द के दर्शन 'गाभा' के रूप में भारतीय प्राकृत भाषाओं में होते है। अरेबिया में, सक्षिप्त शब्द भी, इसी प्रकार 'काबा' हो गया।

अल्लाह उन देव-प्रतिमाओं में से एक था जिनकी पूजा काबा मन्दिर में होती थी। संस्कृत भाषा में अल्लाह का अर्थ 'माता' या 'देवी' है। भारत में एक अल्लोपनिषद है और अल्लादिस्तोत्र (अर्थात् देवीं की स्तुति) है।

और भी बहुत सारा साध्य उपलब्ध है किन्तु, आइये, हम अब अपना ध्यान इंरान और इराक की ओर भी दें। ये दोनों ही शब्द 'जल' के द्योतक संस्कृत के 'इर' शब्द से ब्युत्पन्न हैं। संस्कृत भाषा में 'ईरानम्' शब्द का अब लबणयुक्त, निजन-शृष्क प्रदेश' है। अतः 'ईरान' उस क्षेत्र को दिया गया वह नाम है जिसे संस्कृत भाषी भारतीय क्षत्रियों ने तब दिया था जब वे उस भू-खण्ड-समूह पर शासन करते थे।

ईरान की मांति ही 'इराक' पुकारा जाने वाला देश-नाम भी संस्कृत 'इर्' झातु से व्युत्पन्न है। 'अलवहनी का भारत' पुस्तक के आमुख में ३१वें पृष्ठ पर डॉक्टर एडवर्ड डी॰ सशाऊ का कहना है कि बल्ख में वर्तमान गाँव नी-वहार 'नव विहार' अथांत् 'नवीन सांस्कृतिक केन्द्र अथवा आश्रम' से ब्युत्पन्न संज्ञा है। इस केन्द्र का प्रधानाचार्य, जो स्पष्ट रूप में भारतीय था, परमक कहलाता था। वह मुस्लिम बन जाने के लिए बाध्य किया गया। वह परिवार स्वयं को परमक ही कहता रहा। समय ब्यतीत होते-होते वह नाम बरमक के रूप में अज्ञद उच्चारण होने लगा, और अभी पिछने १० वर्ष पूर्व ही, यह भारतीय परिवार बरमक ही या जो इराक पर शासन करता था।

बत्स नाम से पुरारे जाने वासे क्षेत्र का नाम भी भारतीय महाकाव्यों में उत्तेखित 'बाङ्गीक' से ब्युत्पन्त है। संस्कृत का 'ब' बहुधा 'ब' बन जाता है; यथा वचन — बचन और वासुदेव — वासुदेव । अतः 'वाङ्कीक' क्षेत्र बस्त नाम से पुकारा जाने लगा । यही वह क्षेत्र है जहाँ 'नव विहार' स्थित है ।

डॉ॰ सगाऊ हमें यह भी जानकारी देते हैं कि परमक मुस्लिम हो जाने के बहुत समय पश्चात् तक भारत से अपना सम्बन्ध बनाये रहे। वरमक शासक अपने लोगों को प्रशिक्षण के लिए भारत भेजते रहे। वहाँ के शासक ने पाठशाला, कार्यालय, चिकित्सालय, खेत तथा अन्य संस्थानों को चलाने के लिए सभी उच्च-अधिकारी भारत से मंगाये हुए थे।

इराक का एक भाग कुर्दिस्थान कुर्दों से बसा हुआ है। वे भी अपने अनेक हिन्दू रीति-रिवाज और नामों को धारण किये हुए हैं। उनकी भाषा में भी अनेक संस्कृत शब्द हैं। इराक की राजधानी बगदाद में अभी भी एक अति प्राचीन अग्नि मन्दिर है। वह भवन तो तुलनात्मक रूप में आधुनिक-काल का हो सकता है, किन्तु वह स्थल तो निश्चय ही इस्लाम-पूर्व स्मरणातीत युग का है। जिस प्रकार सोमनाथ मन्दिर बार-बार ध्वस्त हुआ और फिर-फिर बनाया गया; उसी प्रकार यह अग्नि मन्दिर है। अभी भी विद्यमान वह अकेला हमें उन अन्य सहस्रों मन्दिरों की याद दिलाता है जो नाम-शेष कर दिये गये, जिनका आज कोई निशान नहीं मिलता अथवा जो मस्जिदों में परिवर्तित कर दिये गये।

ईरान का शाही परिवार—पहलवी हिन्दू, क्षतिय, भारतीय परिवार
है। पहलवी नाम सर्वप्रथम रामायण में विसष्ठ जी की कामधेनु अपहरण
किये जाने के यत्न वाले प्रसंग में आता है। कामधेनु द्वारा अपनी रक्षा के
निमित्त उत्पन्न किये गये योद्धा-वर्गों में पहलवी एक है। विक्रमादित्य के
समय में हमें फिर यह नाम मिलता है। पल्लव लोग पहलवियों की एक उपणाखा है। यही नाम महाभारत में भी मिलता है। उनका राजिच्छ्ल—
सिंह और उदीयमान सूर्य—भी भारतीय है—यह चिह्न समरकन्द में
तैमुरलंग के तथाकथित मकवरे में भी पाया जाता है और वहां इसके
संस्कृत नाम सूर-सादूल अर्थात् सूर्य-शार्द्ल से ही इसे सम्बोधित भी किया
जाता है। अधिनिक इस्लामी परम्परा के लिए यह नाम इतना अधिक
विदेशी है कि रूसी-मार्गदर्शक, जो सभी दर्शनाधियों को यह बताते हैं कि
यह चित्र-निक्पण 'सूर-सादूल' कहलाता है, इसके अर्थ के प्रति अज्ञान को

सिर मुकाकर स्वीकार कर लेते हैं। किन्तु किसी भी भारतीय के लिए यह

अर्थ बिल्कुल स्पष्ट है। ईरान के विरुद्ध इस्लामी आक्रमणों का ताँता प्रारम्भ होने के समय

सामान्य जनता का एक बहुत बड़ा भाग भारत आ गया था। वे लोग पारसी कहलाते हैं। इतिहास में यह भी उल्लेख है कि ईरान का राजपरिवार भी ईरान को छोड़ देने और भारत में आकर शरण लेने का विचार कर रहा था। सभी देशों द्वारा भारत की ओर लालायित दृष्टि लगाये रखने का स्पष्ट अर्थ है कि वे सभी देश स्वयं को भारत के सांस्कृतिक और धार्मिक-मूद्र में आबद्ध अनुभव करते थे-जहाँ वेदों का गायन होता था, अग्नि और हिन्दू-देवगणों की पूजा होती थी, तथा हिन्दू कर्मकाण्ड का पालन होता था।

यह सम्पूर्ण साध्य इस बात का स्पष्ट प्रमाण है कि भारतीय क्षतियों हारा दिग्वजयों-विश्व-विजयों के पुराणगत सन्दर्भ मात्र कोरी कल्पनायें ही नहीं, अपितु सत्य घटनाएँ, वास्तविकताएँ हैं । दुर्भाग्यवश, पश्चिमी एशिया में भारतीय विजयों के वे अध्याय विलुप्त हैं, और फलस्वरूप बिस्मृत होते जा रहे हैं। प्रचलित ऐतिहासिक पाठ्य-ग्रन्थों में उनको उचित

स्थान मिलना ही चाहिये।

एक अन्य अति महत्त्वपूर्ण मूत्र पश्चिमी एशिया के क्षेत्रों को दिये गये नामों में संस्कृत प्रत्यय 'स्थान' की बारम्बार आवर्ती से प्राप्त होता है। इस श्वला में हमें अफगानिस्थान, बल्चिस्थान, पस्तूनिस्थान, क्राफ़िरिस्थान, महिवस्यान, जबूलिस्यान, कुदिस्थान, तुरिकस्थान (आधुनिक तुर्की), अवंस्थान (आधुनिक अरेबिया) तथा अन्य बहुत सारे 'स्थान' प्राप्त होते है। इसी के साथ-साथ हम पहले ही देख चुके हैं कि ईरान, बल्ख व इराक संस्कृत नाम है। इसी प्रकार 'ओक्सस' नदी व 'ओक्सानिया' की व्युत्पत्ति उस क्षेत्र के प्राचीन संस्कृत नाम 'अश्वक' से है।

उन क्षेत्रों पर भारतीय शासन के इस साक्य की सामर्थ्य परखने के लिए हम एक समकालीन दृष्टान्त लें। हमें अपने ही युग में ग्रीनलैंड, बाइसलंड, इम्लेड, बमूतोलंड, बुलानालंड, सोमालीलंड जैसे शब्द मिलते है जो उस विभिन्न स्थानों को दिये गये हैं। इन नामों को इतिहास में स्थायी नाम इसलिए प्राप्त हुआ कि अंग्रेजी-भाषी लोगों का विश्व के एक बहुत बड़े भाग पर राज्य-शासन था। अब यदि मान लें कि आज से ४,००० वर्ष बाद अन्य सभी ऐतिहासिक सूत्र धूमिल अथवा विलुप्त हो जाएँ, तो भी 'लंड' शब्द की बारम्बार आवर्ती और व्याप्ति, सत्य रूप में किसी भावी इतिहासकार को यह निष्कर्ष निकालने का सुअवसर प्रदान करेगी कि अंग्रेज जाति किसी समय विश्व के अधिकांश भू-भाग पर राज्य-शासन करती थी। इसी प्रकार, 'स्थान' शब्द की बारम्वार आवर्ती और परिव्याप्ति से भी यही निष्कर्ष निकाला जाना चाहिये कि उन क्षेत्रों पर किसी समय संस्कृत-भाषी

DESCRIPTION OF THE PARTY AND PERSONS ASSESSED.

PARTY OF THE PERSON NAMED AND POST OFFICE ADDRESS OF THE PARTY OF THE

STATE OF STATE OF STREET, STATE OF STREET, STATE OF STREET, STATE OF STATE

THE RESERVE TO SERVE THE RESERVE TO SERVE THE PROPERTY OF THE PARTY OF

the river and it from the little ball of the second street of the little ball of the litt

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

लोगों का राज्य-शासन था।

: २७

## हिन्दुओं के ललाट-चिह्न

पुरातन-पन्धो हिन्दुओं की अति प्राचीन परम्परा है कि वे अपने मस्तक पर रंग अथवा भभूत के कुछ विजिष्ट चिह्न अकित करते हैं। उनकी यह अद्भृत पद्धति अपरिचित व्यक्तियों को आश्चर्य में डाल देती है, उन्हें विक्षुब्ध कर देती है।

कदाचित् विश्व का अन्य कोई सभुदाय ऐसी पद्धति का अनुसरण नहीं करता है। हिन्दुओं की यह पद्धति निराली, अद्वितीय है।

यद्यपि ये नमूने एक बिन्दु से लेकर रेखाओं, अर्द्धचन्द्र और वर्णमाला की आकृतियों तक विभिन्न रूप के होते हैं, और इसीलिए अनभ्यस्त आंखों बाने व्यक्तियों को चाहे वे अटपटे प्रतीत हों, तथापि उनका एक गूड़ार्थ और महत्त्व है।

उन चिह्नों की ज्याख्या करने में बहुत सारे गलत और भ्रामक सिद्धान्तों को प्रस्तुत किया गया है। अब जो व्यक्ति उन चिह्नों को स्वयं भी धारण करते हैं, वे भी कदाचित् इनका अयं और माहात्म्य भूल गये हैं, और यदि उनसे कहा जाये कि वे अनजाने व्यक्ति को इनका मूलायं, इनका औचित्य समझा दें, तो उनको कठिनाई होगी।

हिन्दुओं में महिलाएँ और पुरुष, दोनों ही, इन चिल्लों को धारण करते हैं किन्तु विभिन्न कारणों और महस्व के कारण वे ऐसा करते हैं।

जवकि पृष्णों के मस्तक पर लगे हुए चिह्न आकृतियों और नमूनों में प्यक्-प्यक् प्रकार के हो सकते हैं, हिन्दू महिलाओं की एक बहुत बड़ी संख्या अपने भाल पर गोलाकार, लाल रंग की विन्दी लगाती है।

यविष हिन्दू पुरुष अपने मस्तक पर इस प्रकार के चिल्ल अंकित करने अब उपेका-माद रख सकते हैं, हिन्दू महिलाएँ सामान्यतः इसे अभी भी मुकुमार और श्रद्धा-भाव से ग्रहण करती हैं। किसी महिला के मस्तक पर लगा हुआ वह लाल इंगुर इस तथ्य का द्योतक होता है कि या तो वह लगा हुआ वह लाल इंगुर इस तथ्य का द्योतक होता है कि या तो वह महिला कुंआरी है, अन्यथा विवाहिता होने पर उसका पित अभी तक जीवित है। हिन्दू महिला के लिए दाम्पत्य आनन्द जीवन का सबसे बड़ा सुख है। उसकी अपनी मृत्यु से पूर्व उसके पित की मृत्यु के सम्बन्ध में चर्चा का एक शब्द भी उसको असह्य होता है। अविस्मरणीय प्राचीन-युग से उसके मानस में इस धारणा की जड़ें सुदृढ़ रूप में जम जाने के कारण ही वह अपने भाल पर इंगुर की रिक्तम बिदिया लगाने के प्रति इतनी सचेष्ट और भावुक रहती है। इस चिह्न की अनुपस्थित उसके वैधव्य का सुनिश्चित प्रमाण है, और उसके कारण उसके सामाजिक-स्तर और मान-सम्मान में हानि होती है। फिर उसकी जीवन-गाड़ी उस छकड़े के समान चलती है जिसका एक पहिया नष्ट हो चका हो।

कुछ महिलाएँ माथे पर बिन्दी लगाने की बजाय ऊध्विधर अथवा पड़ी रेखाएँ लगाना पसन्द करती हैं। कोई विरली महिला ही. ऐसी होगी जो काटे का निशान, प्रत्येक कोण पर बिन्दु सहित अथवा रहित, लगाना पसन्द करे। तथापि ये अपवाद ही हैं। कई बार महिलाएँ अपनी मांग में इंगुर अथवा सिन्दूर भरती हैं। किन्तु सभी मामलों में सिन्दूर अथवा ईंगुर विवाहित अथवा विवाह-पूर्व अवस्था की सुखद घड़ी का द्योतक है।

महिला के मस्तक पर इस रिक्तम चिह्न की विशिष्ट महत्ता पर हिन्दूसमाज में बारम्बार बल दिया जाता है। कहने का अर्थ यह है कि एक
पद्धित —रीति विद्यमान है जिसके अन्तगंत जब कोई कन्या अथवा विवाहिता, सधवा (जिसका पित जीवित है) महिला अपने सम्बन्धियों अथवा
मेल-मिलाप वालों के घर जाती है, तो उसके जाने से पूर्व, आतिथेयी महिला
सिन्दूर अथवा इंगुर की अपने घर से एक चुटकी लेती है और अतिथि महिला
के मस्तक पर लगे हुए चिह्न को पुष्ट करती है। यह एक अनिवायंता है और
इस पद्धित के पालन में यदि कोई दोष रहा तो वह अभद्र संकट का खोतक
माना जाता है। हल्दी और कंकुम, ये दो बस्तुएँ हैं जो सभी भारतीय धामिक
समारोहों में बड़ी णुभ एवं पवित्न समझकर प्रयुक्त होती है।

महिलाओं के मस्तक पर शुभ-चिह्न अंकित करने से पृथक्, पुरुष के

ललाट पर अंकित ऐसे चिह्नों का कोई वैवाहिक महत्त्व नहीं है। इन चिह्नों का इस तथ्य से कोई सरोकार नहीं है कि उसकी पत्नी है अथवा नहीं है। किन्तु, फिर भी यह एक अन्य महत्त्वपूर्ण कार्य करता है।

पुरुषों के ललाट पर प्रायः चन्दन, भभूत अथवा केसर का लेपन होता है—विरले ही किसी पुरुष के भाल पर हल्दी अथवा कुंकुम लगा हुआ मिले। तथापि इनकी मनाही नहीं है।

ललाट के मध्य में 'V' आकृति के अक्षर की प्रतिकृति भगवान् विष्णु के शूंगार का एक अंग है, और इसीलिए ऐसा 'तिलक' भगवान विष्णु के भवत लगाते हैं। जिनके मस्तक पर तीन अण्डवृत्त अथवा सीधी, पड़ी रेखाएँ होती हैं, वे शिवजी के भक्त, अनुयायी माने जाते हैं। किन्तु इन दोनों वर्गों के मध्य जिस पारस्परिक कटुता की चर्चा की जाती है, वह थोड़ी-धर्मान्ध-संख्या तक हो सीमित है। ये दोनों चिह्न इसलिए तो नहीं बने थे कि वे किसी वर्ण या पंच-भेद के द्योतक हों। कोई भी व्यक्ति एक दिन नगवान् विष्णु का चिह्न लगा सकता या, और दूसरे दिन भगवान् शिव का विपृष्ट धारण कर सकता था। कोई निषेध नहीं, कोई हठवाद नहीं। तथ्य तो यह है कि हिन्दू जीवन-दर्शन में ईश्वर को एक ही माना गया है। ईश्वर के विभिन्न प्रतिरूप तो दिव्यांश के विभिन्न रूपों और उनकी पृथक्-पृथक् मुझाओं का प्रतिफलन है जिस प्रकार कोई व्यक्ति एक ही समय पिता, भाता, पुत्र, नियोक्ता और कर्मचारी भी हो सकता है, उसी प्रकार ईश्वर भी मुजनकर्ता, सरक्षक, न्यायाधीश, पुरस्कार प्रदानकर्ता, दण्ड-दाता और सहारक है। हिन्दू देवताओं के प्रत्यक्ष बहुस्प अ-हिन्दुओं के लिए भ्रमीत्पादक हो सकते हैं, तथापि एक हिन्दू के लिए तो वे एक ही दिव्य-प्रभु के विभिन्न क्य है। इस तथ्य का सर्वातम दृष्टान्त ब्रह्मा, विष्णु और महेश के विदेव-क्य पर दृष्टियात कर हृदयंगम किया जा सकता है। तीनों मुखाकृतियाँ एक सी है। वे तीनों मिलकर एक ही देव-स्प हैं। अतः शैव और बैटणवों के मध्य का वैर-माव बाद की उत्पत्ति है, और इधर-उधर किसी इक्के-दुक्के वति मूध्म दल में ही विश्वमान है। हिन्दू देवगणों में सभी देवता साथ-साथ, सह-अस्तित्व को भावना से प्रत्येक व्यक्ति को छूट दे रखी है कि वह स्वतन्त्र है कि किसी देवता को पूत्रे या न पूत्रे अथवा किसी यह की अथवा भगवान् विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

के महान् शक्तिमान सहायक हनुमान की अथवा सभी की इकट्ठी प्रार्थना करें अथवा न करे। यह व्यक्ति की अपनी इच्छा-अनिच्छा है। वे, हिन्दू-मन्दिरों में न केवल एक-साथ विराजते हैं, अपितु एक परिपूर्ण दिव्य-भाव को प्रस्तुत करने में एक-दूसरे के पूरक समझे जाते हैं।

इस बात का ऐतिहासिक प्रमाण भी है। लखनऊ-संग्रहालय में सन् ११५५ ई० का सम्राट् परमदि देव का एक शिलालेख रखा हुआ है। उसमें उल्लेख है कि सम्राट् ने अपने राजप्रासाद में भगवान् विष्णु की प्रतिमा स्थापित करायी थी, और साथ-ही-साथ आगरे में अथवा उसके निकट ही भगवान् शिव का स्फटिक-श्वेत मन्दिर भी बनवाया था।

पुरुषों के ललाट पर दर्शनीय चिह्नों का सम्पूर्ण विचार इस प्रकार का प्रमाण, संकेत अथवा छाप प्रदिश्ति करना था कि वह व्यक्ति उस दिन के वैयक्तिक स्वस्थता-दायित्त्वों को निभा चुका था। कहने का भाव यह है कि वह चिह्न अपने सभी साथियों को स्पष्ट सूचित कर देता था कि उस छाप को धारण किये हुए व्यक्ति ने अपने नित्य-कर्मों की अवहेलना नहीं की थी, उसने शुद्धिकारक प्रातःकालीन स्नान किया था, भगवत्भजन किया था, शारीरिक योगाभ्यास किया था, और उस प्रमाण-संकेत के कारण, अपने सभी कर्तव्यों की ईमानदारी से पूर्ति करने हेतु शारीरिक और मानसिक, दोनों ही दृष्टि से योग्य था। वह समाज में भलीभाँति विचरण कर सकता था और अपने सभी दैनिक-कर्मों में दत्तचित्त हो सकता था।

ऐसे ललाट-स्थित चिह्न के किसी नमूने का कोई माहात्म्य नहीं था। कोई भी नमूना वैयक्तिक चयन, पसन्द, पारिवारिक रुचि-सम्पन्नता अथवा परम्परा की बात थी। जिस ब्यक्ति की कोई विशेष रुचि अथवा पूर्वोदाहरण नहीं थे, वह व्यक्ति जिस देव-दर्शन को जाता था, उसी के अनुरूप तिलक, विपुण्ड आदि अंकित कर लेता था।

पुरातन-कृद्विवादी हिन्दू शरीर और मन को स्वस्थ रखने वाला दृढ-पक्षपोषक और कर्तव्य का पालन करने में अपनी आस्था रखता था — इस तथ्य को अन्य अनेक प्रमाणों से परसा जा सकता है। उदाहरण के लिए, पुरातन पंथी हिन्दू लघुशंका अथवा शौच-निवृत्ति के समय अपने कान पर यज्ञोपवीत (जनेऊ) चढ़ाता है। वह एक ऐसा चिह्न है जो स्वयं उसी के लिए तथा अन्य सभी के लिए भी इस बात की सावधानी-सूचक चेतावनी है कि बह ब्यक्ति इस समय अस्व=छ-स्थिति में है। वह व्यक्ति उस यज्ञोपवीत को कान से केवल तभी नीचे उतारता है, जब भलीभौति स्वच्छ हो चुकता है। स्वाधीन भारत के प्रथम राष्ट्रपति स्वर्गीय डॉक्टर राजेन्द्र प्रसाद ने, जो स्वयं पुरातन-पन्धी, कड़िवादी हिन्दू थे, अपनी मृत्यु-शैया पर करवट ले ली यी और पास में उपस्थित अपने मिल्ल से बोले थे कि यज्ञोपवीत उनके कान पर टांग दिया जाय। इससे स्पष्ट होगा कि एक पुरातन-पंथी, रूढ़िवादी हिन्दू के नाते वे उस जर्जर अवस्था में भी सचेत थे कि उनका शरीर धीरे-धीरे मृत्यु की ओर अग्रसर हो रहा था। चुकि मृत्यु किसी रोग का परिणाम होती है, और मृत-पिण्ड सड़ता है, इसलिए कान पर लटके हुए यज्ञोपवीत ने सभी सम्बन्धित व्यक्तियों को चेतावनी देने का कार्य किया और समाज-म्बस्थता के हेतु साबधानी बरतने के लिए स्वयं पर स्वैच्छिक संसर्गरोध नियन्तित कर लिया।

इसी प्रकार जब किसी घर में कोई मृत्यु हो जाती है, तब मृतक के सम्बन्धियों को अपने ऊपर अस्पृश्यता का एक आत्म-प्रतिबन्ध लगाना होता है—यह समाज को ओर से भी है—जिसकी अवधि २४ घंटे से लेकर १० दिन तक की हो सकती है। यह इस धारणा पर आधारित होती है कि मृतक से जितना निकट का सम्बन्ध किसी व्यक्ति का रहा होगा, वह मृतक की मेबा-मुख्या करता हुआ उतना ही अधिक रोगाणुओं के सम्पर्क में आया होगा क्योंकि मृत्यु किसी-त-किसी घृणित रोग के कारण ही होती है। मृतक की मेबा-मुख्या करते समय शारीरिक निकटता के कारण रोगाणु-संसर्ग को पूरी-पूरी आणका रहती है। और, इसीलिए हिन्दू-समाज ने शोक-संतप्त परिवार के लिए यह अनिवायं दायित्त्व निर्धारित कर दिया कि वह कुछ दिनों के लिए स्वैच्छिक रूप में एकान्तवास करे, जिससे यदि किसी प्रकार का रोग-संसर्ग हुआ हो, तो वह सहज, स्वाभाविक रूप में ही नष्ट हो जाये। इसी अकार का एकान्तवास प्रत्येक प्रमृति-कार्य के बाद भी प्रत्येक निकटस्थ सम्बन्धी के लिए विहित या क्योंकि प्रसृति-कार्य अत्यधिक संकामक है। पुरातन प्रयानुसार हिन्दुओं में प्रसृति का प्रबन्ध घर में ही किया जाता है (न कि अस्पतानी मे)।

विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

मृतक-परिवार के पुरुष-सदस्यों को अपनी दाढ़ी-मूछें व सिर भी मुड़-वाने पड़ते थे। श्मशान तक मृतक के पिण्ड के साथ-साथ जाने वाले व्यक्तियों को भी उनके घरों के भीतर तबतक प्रवेश नहीं मिलता था, जबतक वे घर से बाहर ही स्नान न कर लें और अपने वस्त्रादि न घो लें। प्राचीन हिन्दुओं के वैयक्तिक और सामाजिक आरोग्य के सम्बन्ध में इस प्रकार के सिद्धान्त विश्व के किसी भी भाग्य में अद्वितीय, अनुपम, असमान है।

पुरातनपन्थी हिन्दू पाकशाला से सम्बन्धित पुरुषों को भी अनिवायंत: अपने सिर और दाढ़ी-मूछें बिल्कुल सफ़ाचट कराने पड़ते थे।

भोजन पकाने अथवा खाने से पूर्व स्नान करना जरूरी था। स्नान कर लेने से पूर्व इनकी अनुमति नहीं थी। पाकशाला अथवा भोजन-कक्ष में प्रवेश करने के लिए पुरुषों को बिना सिली रंगीन रेशमी घोती पहनना, और महिलाओं को साड़ी व ब्लाउज — पूर्णतया रेशमी वस्त्र धारण करना अनि-वायं था। पाकशाला अथवा भोजन-सामग्री से सम्बन्धित किसी भी कार्य अथवा वस्तु के समूब्रन्ध में 'आरोग्य'-विनियमादि इतने कठोर थे कि यदि किसी बच्चे को भी तुरन्त सहायता की आवश्यकता होती, तो भी महिला उसे नहीं छूती; और यदि उसे छूना ही पड़ जाए, तो वह महिला पुन: पाकशाला अथवा भोजनकक्ष का कार्य तभी प्रारम्भ कर सकती थी जबकि एक बार पुनः स्नान कर ले और पुनः नवीन (शुद्ध) वस्त्र धारण कर ले।

आज के युग में भी कुछ जैन (हिन्दू) साधु अपने मुख पर पतली कपड़े की पट्टी बाँधकर रखते हैं। इसी बात से अनुमान लगाया जा सकता है कि हिन्दू लोग दैनन्दिन गुद्धता के सम्बन्ध में अपने विचारों को आधुनिक योरोपीय शत्य-चिकित्सा के अति सूक्ष्म कीर्तिमानों तक पहुँचा चुके थे।

दो विशिष्टताओं का उल्लेख करके यह दर्शाया जा सकता है कि मस्तक पर गुभ चिह्न अंकित करना हिन्दू घरों और सामाजिक जीवन में कठोर नियमपूर्वक बनाये रखने वाले आरोग्य का ही एक अंश था। वह व्यक्ति यह गुभ चिह्न अंकित नहीं करता था जो स्नान न करले। बिना स्नाब किये इसके लेपन का विधान नहीं था। इस प्रकार, यदि कोई रोगी स्नान नहीं करता था, तो वह उस दिन चन्दन, रोली आदि का लेपन नहीं करता था। हपं के अवसरों पर जब विवाह अथवा सामूहिक भोज प्रारम्भ होते हैं.

नव पत्तल सम्मुख रखे और लकड़ी के पट्टों पर बैठे भोजनार्थं आगन्तुकों के मस्तक पर, आतिथेयी अपने एक सहायक के साथ, चन्दन अथवा केसर का टीका लगाता है जो इस भाव का द्योतक होता है कि अतिथि स्वच्छ है अयांत् उसने स्नान कर लिया है और निर्धारित वेषभूषा धारण कर रखी है। सहायक व्यक्ति के हाथ में प्रायः चौदी की कटोरी होती थी जिसमें जल में घुली हुई केसर अथवा चन्दन-लेप होता था। आतिथेयी अथवा उसकी ओर से कोई व्यक्ति एक हल्की-सी दुहेरी चाँदी की जंजीर लिये रहता है। बह उस जजीर को लेप में ड्वोकर प्रत्येक भोजनार्थ आगन्तुक के मस्तक पर आडी या पड़ी रेखाएँ अंकित कर देता है। भोजन ग्रहण करने का कायं, अन्य बातों के अतिरिक्त, इस शोधक-प्रमाणन रीति की समाप्ति हो जाने के बाद ही, प्रारम्भ होता है।

यहाँ इस तथ्य का पुनः उल्लेख कर दिया जाता है कि जैसा कई बार भ्रान्ति-वश ममझा जाता है, इस प्रकार, या उस प्रकार तिलक-धारण का अयं अपरिवर्तनीय या वर-भाव गत वर्ग-भेद नहीं था। इस तथ्य को 'हरिहर' नामोस्तेस द्वारा और भी अधिक स्पष्ट दर्शाया जा सकता है क्योंकि हरिहर का ग्रयं संयुक्त भगवान् विष्णु और शिव है। यह नाम भारत में जन-सामान्य है। मत-मतान्तरों के समान ही, वर्ण भी निर्वाध-रूप में परिवर्तनीय वे। इसका सर्वोत्तम उदाहरण 'भगवद्गीता' में स्वयं भगवान् कृष्ण के बचनामृत हैं। उन्होंने कहा-

"बातुवंष्यं मया सुष्टं गुण कमं विभागशः"

अर्थात् संसार में मनुष्यों का विभाजन, मैंने उनके गुण-कर्मों के अनुसार बार वर्णों में किया है :

पहाँ भी ध्यान रखने की बात है कि उपर्युक्त पंक्ति में किसी भी प्रकार परम्परागत का में वर्ण बहुण करने का उल्लेख नहीं है।

मत-मतान्तर और जाति-वर्ण आदि का मटियामेट माल उस समय हुआ जब भारत को १००० वर्ष की मुस्लिम आक्रमणों और अत्याचारों की भयावह स्थिति में से गुजरना पड़ा। उससे पूर्व, वे परस्पर परिवर्तनीय, पाद्य थे। व्यक्ति की अपनी पसन्द के अनुसार मत-मतान्तरों में सहज वदना-बदनी की जा सकती थी। जहाँ तक वर्ण-व्यवस्था का प्रश्न है, वह विश्व इतिहास के कुछ विलुप्त अध्याय

तो कुछ कठोर निर्धारित गर्तो, योग्यताओं के अनुसार समाज का वर्गीकरण था। वे सभी, जिनके चरित्र और स्वभाव अज्ञात थे, निम्नतम अर्थात् शूद्र-स्तर से प्रारम्भ होते थे। वे लोग, जो शारीरिक और मानसिक शुद्धता के अनुसार तो परिष्कृत हो सकते थे किन्तु साधारण गृहस्थ की अवस्था से स्वयं को उन्नत नहीं कर सकते थे, वैश्य स्तर से सम्बन्धित थे। वे लोग क्षत्रिय थे जो युद्ध-विद्या और प्रशासन-कार्य में निपुणता प्राप्त करने के इच्छ्क तथा देश-हित के लिए युद्ध करने व सर्वस्व बलिदान करने के लिए तैयार थे। बाह्मण लोग वे थे जिन्होंने पहले तीनों वर्णों के कर्तव्यों और गुणों में निपुणता प्राप्त करने के बाद भी, मितव्ययता और परित्याग का जीवन व्यतीत करने की तैयारी की थी, जिन्होंने अपने पास कोई सम्पत्ति नहीं रखी, जो सभी प्रकार की विषमतम परिस्थितियों में भी अपना चित स्थिर रख सकते थे और आरोग्य-सहायता, शिक्षण, प्रशासन व समाज-कल्याण के कार्य में निःशुल्क सेवा करने को सदैव उद्यत थे। आवश्यक सामाजिक-परीक्षाओं को उत्तीर्ण कर लेने के बाद व्यक्ति अनुवर्ती वर्ण, श्रेणी में प्रविष्ट हो सकता था। व्यक्ति जितना ऊँचा उठता था, उतनी अधिक उसकी निष्ठा, परित्याग, आत्म-बलिदान और विचार तथा आचरण की गुद्धता होती थी। वह प्राचीन वैदिक परम्परा आज की मान्यताएँ ओर आदणों के बिल्कुल विपरीत थी। आज व्यक्ति जितने उच्च पद पर होता है, उतना ही अधिक उसको पुरस्कार-स्वरूप राशि प्राप्त होती है। शिक्षा अधिक होने से अधिक प्राप्ति होती है। वह तो वास्तविकता में सामाजिक जोंक हो जाता है। इसके विपरीत, हिन्दुओं की आशा-आकांका थी कि व्यक्ति को सामाजिक प्रतिष्ठा जितनी अधिक प्राप्त होगी, वह उतना ही अधिक परहितवादी, आत्म-बलिदानी और निष्ठावान होगा। यही कारण था कि किसी राजगुरु का तनिक-सा विरोधी होना पर्याप्त था कि बड़े-से-वड़ा, शक्तिशाली सम्राट् विना किसी प्रकार का नू-नच किये राज-सिहासन परित्याग कर देता था। राज्य की भलाई और व्यक्ति की मुक्ति के लिए प्राचीन हिन्दू जीवन-पद्धति ने अति-परिश्रम और सतकंतापूर्वक जो मानसिक और शारीरिक गुद्धता का विधान किया था, उसका यह चरमोत्कर्ष थी,



### पुरूषोत्तम नागेश ओक

जन्म : 2 मार्च 1917, इन्दोर (म० प्र०)

शिक्षा : बम्बई विश्वविद्यालय से एम० ए०, एल-एल० बी०

जीयन कार्य : एक वर्ष तक अध्यापन कर सेना में भर्ती।

द्वितीय विश्व युद्ध में सिंगापुर में नियुक्त। अंगरेजी सेना द्वारा समपर्ण के उपरान्त आजाद हिन्द फौज के स्थापन में भाग लिया, संगान में आजाद हिन्द रेडियो में निदेशक के रूप में कार्य किया।

विश्व युद्ध की समाप्ति पर कई देशों के जंगलों में घूमते हुए कलकत्ता पहुँचे। 1947 से 1974 तक पत्रिकारिता के क्षेत्र में (हिन्दुस्तान टाइम्स तथा स्टेट्समैन में) कार्य किया तथा भारत सरकार के सूचना प्रसारण मंत्रालय में अधिकारी रहे। फिर अमरीकी दूतावास की सूचना सेवा विभाग में कार्य किया।

दश-विदेश में भ्रमण करते हुए तथा ऐतिहासिक स्थलों का निरीक्षण करते हुए उन्होंने कई खोजें की। उन खोजों का परिणाम उनकी रचनाओं के रूप में हमें मिलता है। उनकी कुछ रचनाएँ हैं-ताजमहल मन्दिर भवन है, भारतीय इतिहास की मयंकर भूलें, विश्व इतिहास के विलुप्त अध्याय, वैदिक विश्व राष्ट्र का इतिहास, कोन कहता है अक्बर महान था?

उनकी मान्यता है कि पाश्चात्य इतिहासकारों ने इतिहास को अप्ट करने का जो कुप्रधास किया है, वह पंदिक धर्म को नष्ट करने के लिए जानबूझकर किया है और दुर्माण्यवश हमारे स्वाधी इतिहासकार इसमें उनका सहयोग कर रहे हैं।



हिन्दी साहित्य सदन 2 बी.डी. बेमार्स,10/54 डी. बी. गुप्ता रोड, कराल बाग, नई दिल्ली 110005 Email anglabooks reddfmail.com